
Anne-Claire Villefourceix-Gimenez
Sous la direction de Pierre-Damien Huyghe et de Françoise Parfait

Master 2 Recherche Design, Arts et Médias / 2016-2017
Université Paris 1 Panthéon - Sorbonne / UFR 04 - Arts Plastiques et Sciences de l’Art

D E  P O S S I B L E S 
R E N C O N T R E S
D E  L’ O B J E T

Présence et mise en présence du design





Remerciements 003

R e m e r c i e m e n t s

Pierre-Damien Huyghe, pour son enseignement plein de richesses.
Olivier Schefer, pour ses suggestions de lecture ainsi que son 
regard avisé sur ce mémoire. Je remercie également Françoise 
Parfait, Gilles Tiberghien ainsi que Annie Gentès pour leurs 
conseils.

Merci à Tiphaine Kazi-Tani, qui m’aura offert une petite visite 
de l’exposition n°2 de la biennale de Saint-Etienne, ainsi qu’un 
riche échange sur les interrogations traversant ce mémoire ; et 
à  Agathe Gadron, commissaire d’exposition, pour avoir pris le 
temps de répondre à mes questions.

Olivier Koettlitz  pour le baggage conceptuel transmis et Laurent 
Schavey pour m’avoir encouragé à continuer en Master 2 et à 
écrire ce mémoire.

Mes parents, lecteurs avertis qui m’auront soutenu dans l’écriture 
de ce mémoire.

Natalia Baudoin pour son soutien, sa générosité et sa disponibilité.





005

« Les objets, cela ne devrait pas toucher, 
puisque cela ne vit pas. On s’en sert, on les 
remet en place, on vit au milieu d’eux : ils sont 
utiles, rien de plus1. »

1 \ SARTRE, Jean-Paul, 
La nausée (1938), Paris, 
éd. Gallimard, coll. Folio, 
2015, p.26.





007

« Terribles sont les ravages causés par cette 
façon de voir qui sacralise certains objets au 
détriment de la plupart des autres uniquement 
considérés comme une plèbe serviable2. »

2 \ BAILLY, Jean-
Christophe, Sur la forme, 
Paris, éd. Manuella, 2013, 
p.66.



Remerciements			   P _ 03

Préambule photographique	 P _ 11

Introduction 			   P _ 25

1ère partie

Un mot dans l’air du temps	 	 P _ 31

Du design et des signes	 		  P _ 32
_ Retour sur l’étymologie			   P _ 32
_ « Renoncer au symbole »			   P _ 33

Du style					    P _ 35
_ « La laideur se vend mal »		  P _ 35
_ Devenir style				    P _ 36
_ Styling, le temps du in			   P _ 39

V comme Vedette				   P _ 41
_ Objet né sous X				    P _ 42
_ La mort du designer			   P _ 43

L’ o b s c u r  o b j e t  d u  d e s i g n 			       P _ 2 9

S o m m a i r e



Conclusion		  P _ 91

Présenter des archives	 P _ 95

Bibliographie		  P _ 96

2ème partie

3ème partie

Effet de présence				   P _ 51
_ Présentation et représentation		  P _ 51
_ Objet-signe, signe de l’objet		  P _ 52

Temples nouveaux			   P _ 55
_ L’air est aux signes			   P _ 55
_ Un refuge pour les signes			  P _ 57
_ Bâtiments logos, façades transcendantales	 P _ 58

Lèche vitrine	 			   P _ 60
_ Divines vitrines, lumières magiques	 P _ 60
_ Projection, autoreprésentation, 
identification	 	 	 	 P _ 62
_ Profondeur en surface			   P _ 63

Expériences avortées			   P _ 71
_ Expérience en chute libre			  P _ 71
_ Perception divisée			   P _ 72

Perception, Aperception, Inaperception	 P _ 74
_ Définitions	 	 	 	 P _ 74
_ Prévu, non-vu				    P _ 75
_ L’inquiétante panne			   P _ 77

Forme, Existence, Relation		  P _ 79
_ Former des relations			   P _ 79
_ Des formes pour exister			   P _ 81

Secousses				    P _ 82
_ Décollement du regard			   P _ 82
_ Secousse perceptive, discontinuité	 P _ 85

D e  v i t r i n e s  e n  m u s é e s :
n o u v e l l e s  c r o ya n c e s ,  n o u v e a u x  t e m p l e s 	     P _ 4 9

P r é s e n c e s  f o r t u i t e s ,  R e n c o n t r e s 		      P _  6 9





p r é a m b u l e
p h o t o g r a p h i q u e



12 \ 13 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

1 & 2 : «  Espace immaculé  et alignement  », Roger Tallon 
- Le design en mouvement, exposition au Musée des Arts 
Décoratifs, Paris, 2016, photographies prises par nos soins.

1

2



Préambule photographique 0013

1, 2 & 3 : «  Encombrement visuel  », Rayon «Terrasse et 
jardin», Leroy Merlin, Limoges, 2016, photographies prises 
par nos soins.

1

2

3



14 \ 15 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

1, 2 & 3 : «  Divines vitrines  », L’esprit du Bauhaus, 
exposition au Musée des Arts Décoratifs, Paris, 2016, 
photographies prises par nos soins.

1

2

3



Préambule photographique 0015

1

2

1 & 2 : «  Espace scénique  », L’esprit du Bauhaus, 
exposition au Musée des Arts Décoratifs, Paris, 2016, 
photographies prises par nos soins.



16 \ 17 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

1, 2, 3, 4 & 5 : «  Légendes et cartels  », L’esprit du 
Bauhaus, exposition au Musée des Arts Décoratifs, Paris, 
2016, photographies prises par nos soins.

1

2

3 5

4



Préambule photographique 0017

1 : « Dossier de presse », «Chaînes» de Ronan & Erwan 
Bouroullec, exposition à la Galerie Kreo, Paris, 2016, 
photographies prises par nos soins.

2 : « Aura », «Chaînes» de Ronan & Erwan Bouroullec, 
exposition à la Galerie Kreo, Paris, 2016, photographies 
prises par nos soins.

1

2



18 \ 19 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

1 & 2 : « L’intérieur dont vous rêviez  »  ,  Salon Maison et 
Objet, Villepinte, 2013, photographies prises par nos soins.

3 : «  Classement de styles "uniques"  », Plan de poche, 
Salon Maison et Objet, Villepinte, 2017, photographies 
prises par nos soins.

1

2

3



Préambule photographique 0019

1 : «  Stand immense  », salon Maison et Objet, Villepinte, 
2017, photographies prises par Natalia Baudoin.

2 & 3 : «  Bienvenue chez vous  »,  Salon Maison et Objet, 
Villepinte, 2017, photographies prises par Natalia Baudoin.

1

2

3



20 \ 21 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

1 & 2 : « Cartels explicatifs », Best of des métiers, 
exposition n°1, Biennale du design, Saint-Etienne, 2017, 
photographies prises par nos soins.

3 & 4 : « Exposition discursive», Panorama des mutations 
du travail, exposition n°2, Biennale du design, Saint-
Etienne, 2017, photographies prises par nos soins.

1

2

3

4



Préambule photographique 0021

1 & 2 : Panorama des mutations du travail, exposition n°2, 
Biennale du design, Saint-Etienne, 2017, photographies 
prises par nos soins.

3 : Cut & Care - A Chance to Cut is a Chance to Care, 
exposition n°7, Biennale du design, Saint-Etienne, 2017, 
photographies prises par nos soins.

1

2

3



22 \ 23 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

1, 2, 3 & 4 : Design Addicts, La nouvelle vague 
d’édition française, Galerie VIA, Paris, novembre 2016, 
photographies prises par nos soins.

1

2 3

4







Introduction 0025

i n t r o d u c t i o n

	 Présenter le design. Si cette formule proposée au début du 
premier semestre comme champ de recherche m’a dans un 
premier temps rendue perplexe, elle n’en a pas moins attiré 
mon attention et ma curiosité. C’est que ce champ me semblait 
si vaste, qu’il me semblait d’avance frustrant de ne choisir qu’un 
angle d’attaque parmi tant d’autres. Il aurait en effet fallu plus 
d’un mémoire, et plus d’une année pour faire le tour de toutes les 
questions que soulevaient ces trois petits mots. Qu’ont-ils à nous 
dire ces mots ? Qu’est-ce que présenter ? Qu’est-ce que le design ? 
Que présente-t-on quand on présente le design ?
	 Présenter. Présenter, c’est rendre présent. Être présent, 
c’est être là, ici et maintenant, dans l’actualité d’un moment, 
l’immédiateté de l’instant.  Présenter, selon Alain Rey c’est aussi 
apparaître. Quelles différences se jouent entre le présenter et le 
représenter ? Et bien, il me semble que le représenter impliquant 
une mise en présence par le jeu théâtral3, une réplique «  plus 
ou moins fidèle »4 de l’objet, on se détache de l’immédiateté qui 
réside dans le présenter. On s’en décale. Avec la représentation, la 
chose est signifiée, non pas présentée. Ainsi peut on se retrouver 
à signifier une présence, qui se trouvera en vérité absente, voir 
même parfois, inexistante. Il me semble que de cette façon, on 
tend plutôt à signifier le design qu’à le présenter. Et il arrive que 
par ce chemin, ce soit plutôt une certaine idée du design qui soit 
présentée plutôt que le design. 
	 Mais de quoi s’agit-il, lorsque c’est de présenter le design dont 
nous parlons ? Qu’est-ce que le design ? Pouvons-nous prétendre 
le présenter, si nous ne savons pas un minimum à quoi il tient 
pour reprendre la formule de Pierre-Damien Huyghe, et de quoi il 
s’agit en son nom ? Dans un premier temps de réflexion j’aimerais 
non pas faire le tour de cette question, celle-ci étant bien trop 
vaste pour le travail d’un seul mémoire, mais cerner au moins 

3    \     R E Y ,   A l a i n , 
Dictionnaire Historique 
de la Langue Française, 
Paris, éd. Le Robert, 
2016, [version e-pub].

4 \  Ibid.



26 \ 27 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

« un peu » comme on dit, ce que peut-être le design, ce qui peut 
ou non le concerner.
	 La présentation des objets du design dans les musées, dans 
les vitrines me pose problème. Comme écrit quelques lignes plus 
haut, cette présentation se tient plutôt du côté de la représentation 
que je définirai plus avant dans la seconde partie de ce mémoire. 
Ce que tend à faire penser ce genre de mise en présence, c’est 
que le design tient à des signes, des discours, des bouts de papier 
accrochés ici et là autour des objets. Otl Aicher ne cautionnerait 
certainement pas cela. La lecture du monde comme projet a été 
décisive quant à orienter la recherche sur ces points. La signature 
par exemple. Pour Otl Aicher, c’est un signe qui donne valeur à 
un tableau, à une œuvre. Or, le design doit selon l’auteur rester 
anonyme, quand bien même le designer serait connu et reconnu. 
Pourtant, il se trouve qu’aujourd’hui, nous attachons beaucoup 
d’importance au seul nom qui marquera l’objet. Au nom, donc 
pas à l’objet. Il me semble pourtant que c’est ailleurs que se tient 
le design. Si «  le design dégénère en signes  »5 pour reprendre 
la formule de l’auteur, cela signifie que lui-même a succombé à 
la douce tentation des symboles, qu’il ne s’occupe plus que de 
représentations et d’images. Dans un monde de représentations 
où plus rien n’existe pour soi, le design peut-il encore se présenter 
à nous de lui-même ? Parler en son nom au-delà des sens et des 
paroles que nous voulons bien lui prêter  ? Et qu’est-ce que cela 
impliquerait ?
	 Notre environnement quotidien se compose d’objets et 
d’images, de signes, de signaux et de symboles. Et le design s’inscrit 
dans cet environnement. Lorsque je me demande si le design peut 
se présenter de par lui-même, j’entends par là qu’il se présenterait 
sans être encombré de tous ces éléments qui je le verrai peuvent 
conduire à des expériences avortées de l’objet, qui a peine signalé 
aura déjà disparu. Mais cela demande aussi un certain travail de 
l’esprit, qui doit se désencombrer de ce foisonnement : comment 
le design pourrait-il s’offrir à nos regards, nous apparaître, 
lorsque ceux-ci s’égarent dans cet amas de signes flottants nous 
détournant de l’objet ? Qu’est-il fait de la forme ? Quelles réelles 
expériences peuvent encore s’offrir à nous  ?  Ne pouvons-nous 
simplement pas examiner ce qui peut venir des choses elles-
mêmes ? 

5 \ AICHER, Otl, le monde 
comme projet (1992), 
trad. Pierre Malherbet, 
Paris, éd. B42, 2015, 
p. 71, [conformément 
à l’édition de ce livre 
et au mode d’écriture 
de l’auteur, toutes les 
citations seront écrites 
en minuscule].



Introduction 0027

	 D’un côté donc, il y a des mises en scènes trompeuses qui 
tendent à faire croire que c’est bien le sujet qui regarde. Que 
regarde-t-il au juste  ? Non pas tant ce qui est présenté que le 
mode de présentation lui-même. Ce sont des détournements du 
regard qui s’imposent et l’œil se porte ailleurs. Sur les identités de 
marques, les enseignes, les logos, les signatures, les histoires, les 
valeurs symboliques, les discours, les intentions, etc. De l’autre 
versant, il semble que ces mêmes objets peuvent d’eux-mêmes se 
présenter à nous, apparaître au regard, sans détour ni distraction.





1 ère partie :

L’ o b s c u r   o b j e t 
d u  d e s i g n





0031L’obscur objet du design

	 Design. Indéniablement l’anglicisme imprègne l’air de notre 
temps. On vit design, on mange design, on s’habille design, on 
dort design, on pense design  … C’est que le mot design doit son 
succès, son charme et sa puissance – presque magiques – au flou 
sémantique qui continue de le recouvrir. Ce que veut dire le mot 
design, ce qu’il fait au monde, ce qu’il implique, peu de ceux qui 
font quotidiennement usage du mot ne le savent réellement. Et 
pour cause le mot aura échappé et continue d’échapper à une 
définition ferme et définitive. Probablement est-ce dû d’une part 
au fait que le design est «  une activité impure qui se frotte à 
différentes autres activités sans jamais pour autant ne se réduire 
à ces autres »6. Le design touche à la technique, à l’esthétique et  
à l’économie. Il est concerné par ces domaines. Mais le design 
n’est jamais que  la technique ni que l’esthétique ni que l’économie. 
Comme tiraillé par ces autres champs, c’est une activité en tension, 
toujours menacée d’être ravalée par un seul de ces domaines.
	 Ce flou qui entoure le mot, le mystère qu’il recouvre fait son 
petit effet : il impressionne, fait fantasmer, joue sur l’imaginaire 
collectif. Ce mot aux airs fantastiques s’est ainsi répandu dans 
le vocabulaire de tout un chacun et se trouve être devenu un 
signifiant planétaire dont l’usage, toujours en hausse, est bien 
trop fréquent : 

	 « L’usage exponentiel du terme ainsi que la prolifération des 
produits estampillés à tort ou à raison sous ce label accompagnent 
l’ordinaire de nos existences de consommateur ou, pour le dire d’une 
façon moins marquée, accompagnent l’usage que nous faisons du 
monde. Qui n’a pas chez lui, dans son intérieur comme on dit encore 
parfois, sur lui-même, à même son corps ou dans sa poche, d’ailleurs 
elle aussi désignée à cet effet, une chose relevant du design  ? Et 
qui n’a pas plus d’une fois entendu ou prononcé cette locution qui 
touche autant à la candeur qu’au ridicule : « c’est design »7 ? »

Sous le maître mot design, semble donc se présenter tout un 
ensemble d’éléments n’en relevant pas forcément. 
	 Design. Le genre de mot à la mode qui recouvre bien plus 
qu’il ne le fait en réalité, prononcé à tout va ici, et là. Une belle 
étiquette, un mot à coller partout et sur tout et peut-être plus sur 
n’importe quoi, un signifiant qui nomme plus d’objets qu’il ne le 
devrait. Argument fiduciaire destiné à faire mordre à l’hameçon 
n’importe quelle personne non avertie, transcendant l’imaginaire 

Un mot dans l’air 
du temps	

7 \ KOETTLITZ, Olivier, 
À quoi tient le design, 
Essai de Pierre-Damien 
Huyghe, Strabic, 2015, 
http://strabic.fr/Huyghe-
A-quoi-tient-le-design 
[Dernière consultation le 
10 mars 2017].

6 \ KOETTLITZ, Olivier, 
Éléments de philosophie 
du design, cours de DSAA, 
ESAAT, Roubaix, octobre 
2014.



32 \ 33 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

par sa puissance signifiante, le mot contribue en quelque sorte 
à forger des mythes au sens que leur attribuait Roland Barthes, 
comme nous le verrons dans la seconde partie de ce mémoire.
	 Tout n’est pas pourtant à placer sous cette belle étiquette, tout 
ce qui se nomme design n’est pas forcément œuvre du design, n’y 
touche pas nécessairement et n’est d’ailleurs pas réciproquement 
touché par celui-ci. La trop grande présence du mot, aujourd’hui 
le plus souvent avalé sous des couches commerciales, fait déjà 
émerger ce premier problème qu’est la capacité de ce terme à 
recouvrir plus qu’il ne le fait en vérité.
	 Saisir au minimum ce qu’est le design, ce à quoi il tient – ou 
ne tient pas, me semble important pour commencer ce mémoire. 
Est-il possible de prétendre présenter le design si l’on ne sait pas 
à quoi il tient et de quoi il s’agit en ce nom  ? Je souhaite donc 
aborder simplement quelques notions qui me semblent concerner 
à la fois le design et le sujet de ce mémoire.

Retour sur l’étymologie

	 D’où vient le mot design ? C’est sur cet anglicisme que débute 
Petite philosophie du design de Vilèm Flusser. Tout à la fois verbe et 
substantif, le mot offre une large constellation de significations : 
en tant que substantif il signifie « "projet, plan, dessein, intention, 
objectif", mais aussi "mauvaise intention, conspiration", ainsi 
que "configuration, structure fondamentale"  »8, dans la langue 
anglaise, ces significations se liant aux idées de ruse et de perfidie, 
sont conçues comme négatives. En tant que verbe il veut dire 
«  "manigancer, simuler, ébaucher, esquisser, donner forme", 
et "procéder de façon stratégique"  »9. Le mot design trouve 
son origine dans le latin designare,  «  marquer d’un signe  », 
« représenter, dessiner » et «  signaler à l’attention de ... »10. Pour 
Flusser, to design, ce serait donc dé-signer quelque chose, lui ôter 
son signe …  Usant de la ruse et de manipulation pour arriver à 
ses fins, le design serait une forme d’intelligence particulière. Le 

8 \ FLUSSER, Vilém, 
Petite philosophie du 
design (1993), trad. 
Claude Maillard, Belfort, 
éd. Circé, 2002, p. 7.

9 \ Ibid., p. 7.

Du design et des 
signes

1 0   \   R E Y ,   A l a i n , 
Dictionnaire Historique 
de la Langue Française, 
Paris, éd. Le Robert, 
2016, [version e-pub].



0033L’obscur objet du design

11 \ CNTRL, http://www.
c n r t l . f r / d e f i n i t i o n /
designe [consulté le 29 
mars 2016].

12 \ CNTRL, http://www.
c n r t l . f r / d e f i n i t i o n /
designe [consulté le 29 
mars 2016].

13 \ Le titre est emprunté 
à un chapitre du monde 
comme projet. AICHER, 
Otl, « renoncer au 
symbole » in le monde 
comme projet (1992), 
trad. Pierre Malherbet, 
Paris, éd. B42, 2015.

14 \ AICHER, Otl, le monde 
comme projet (1992), 
trad. Pierre Malherbet, 
Paris, éd. B42, 2015, p. 
32.

design trompe, il manipule les matières, les formes, les corps, le 
monde et les signes. Mais ce serait aussi une forme d’intelligence 
ayant le pouvoir d’envoyer des signes. L’attache du design aux 
signes est donc foncière puisqu’elle s’inscrit dans les racines 
même du mot. Pour autant, faut-il que celui-ci y soit sans cesse 
accroché, au risques de se faire absorber par eux ? Ne peut-il pas 
s’appréhender autrement ?
	 Designer, c’est aussi «  faire connaître quelqu’un ou quelque 
chose de manière précise en nommant, en expliquant  »11 et 
«  signaler, faire remarquer en attirant l’attention  »12. Or le design 
dans sa porosité avec les techniques est ce qui donne à voir leurs 
poussées, les met en forme. Le design, peut contribuer à faire 
apparaître ces changements, aussi peut-il agir comme agent 
révélateur de ces poussées pour les faire passer au sein de la 
société. Il ferait donc signe vers ces nouveautés.

« renoncer au symbole » 13

	 Dans le monde comme projet, Otl Aicher écrit qu’en tant 
qu’êtres humains, c’est dans un monde de signes que nous vivons, 
et qu’ainsi nous sommes amenés à produire des signes. En ce sens, 
il semble logique que le design s’inscrive dans un environnement 
chargé de signes, d’images symboliques et de signaux.
	 Le signe est une marque distinctive. Il indique quelque chose, 
la nomme ou en est l’équivalent. Le symbole va au-delà, c’est 
pourquoi il se distingue du signe. Quand le signe s’arrête à marquer 
le réel et à lui correspondre, le symbole regarde derrière les choses 
et « ouvre à d’autres mondes »14. Le symbole a de la profondeur 
quand la réalité n’est que présente. Il peut la camoufler, voire 
même la remplacer en surinterprétant la signification du réel. La 
publicité fonctionne de cette manière. Elle élève les objets – en les 
arrachant à leur trivialité – par delà le réel, elle les élève à une idée 
supérieure et leur donne de la profondeur. En se décalant ainsi de 
l’objet, la publicité n’informe aucunement sur celui-ci. Elle offre 
sa dimension symbolique, une image de l’image de l’objet et le 
dépasse tellement qu’une expérience réelle de l’objet n’est plus 
possible. C’est-à-dire que la relation aux objets, aux choses en 
général déserte lorsque l’on ne s’intéresse qu’aux symboles. Car le 



34 \ 35 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

symbole remplace l’expérience faite des choses et les objets ne se 
présentent pas en tant que tels mais en tant que transcendance : 
rien n’existe plus en soi, ni pour soi, et les choses n’existent ainsi 
plus que par la signification que l’on veut bien leur prêter, par 
leur valeur symbolique. Quand Otl Aicher écrit que «  le design 
dégénère en signes »15, cela signifie que le design a succombé à 
la tentation des symboles, ne s’occupant alors plus que d’images 
et de représentations au lieu de s’occuper de la chose elle-même. 
L’objet qui entre et s’inscrit dans un monde de signes – monde qui 
est le nôtre comme écrit plus haut – n’est plus employé pour sa 
valeur d’usage, mais pour ce qu’il porte en lui de signes. L’usage 
symbolique que nous faisons alors des objets remplace l’usage 
fonctionnel de ceux-ci.
	 «  rien n’existe plus en soi. tout indique quelque chose 
d’autre, doit être comme ceci ou cela. une chaise n’est plus une 
chaise. elle doit avoir l’air d’une sculpture, d’une œuvre d’art  »16, 
elle doit transcender, faire rêver, elle doit dire plus qu’un simple 
«  assied toi  », ce message serait trop attendu. Le symbole, en 
tant que «  forme autoritaire du signe  »17 soumet l’individu à son 
pouvoir et répond parfaitement à son besoin de supériorité. Or le 
designer n’est pas un être supérieur, ni religieux, ni politique, il 
devrait éviter de succomber à la mode du symbolisme où tout doit 
signifier dans le vide, où tout doit avoir un soit disant sens et doit 
pouvoir être analysé en profondeur.

	 Je verrai plus loin dans ce mémoire que ces symboles et ces 
signes prennent le pas sur l’objet dans la perception que nous 
avons de celui-ci. En l’encombrant ils tiennent notre esprit occupé 
et ne permettent donc pas aux objets de se présenter pour eux-
mêmes.

15 \ AICHER, Otl, le monde 
comme projet (1992), 
trad. Pierre Malherbet, 
Paris, éd. B42, 2015, p. 
71.

16 \ Ibid., p. 36.

17 \ Ibid., p. 75.



0035L’obscur objet du design

«  À vrai dire, plus il y a de "styles", moins il y a de 
"style" ou quoi que ce soit qui se rapproche de sa 
qualité stimulante, sinon par accident18.  »

« La laideur se vend mal »

	 Donner une forme à un produit né dans l’industrie, l’habiller au 
minimum pour cacher les viscères de la technique, le «  capoter  » 
afin de faire passer les nouvelles poussées techniques, là se 
trouvait la conception de Raymond Loewy. N’est trop souvent 
retenue qu’une cosmétisation du produit, un simple rendre 
«  beau  » alors que ce que nommait le designer «  capotage de 
l’objet  » ne s’arrêtait pas là et consistait à redessiner entièrement 
la surface d’un objet afin d’en rendre la fonction plus facile d’accès. 
La laideur chez Loewy ne devrait en fait pas s’entendre comme le 
simple fait d’être «  moche  », mais plutôt comme le fait d’une trop 
forte complexité des objets nouvellement nés de l’industrie, d’une 
trop forte complexité technique. On aurait pu tout aussi bien dire 
que ce qui est complexe n’est pas séduisant, et donc ne se vend 
pas. D’où l’importance de simplifier les objets : personne n’achète 
ce qui semble complexe, ce qui entrave la fonction ; la complexité 
technique n’a rien de séduisant, elle demande un effort de la part 
des sujets, les place dans l’inconfort et rend l’objet insupportable à 
regarder.
	 Séduction et simplification. Dans son livre19, le designer 
évoque la beauté de Brigitte Bardot, de sa peau et le rapport 
entre cette surface qu’est la peau, surface désirable et sensuelle, 
et ce qu’elle recouvre  : entrailles et viscères. La technique chez 
Raymond Loewy, n’est comme les viscères de Brigitte Bardot, ni 
séduisante, ni désirable quand la peau l’est. C’est ce principe qui 
inspire le capotage des objets  : les vêtir d’une séduisante peau, 
de façon élégante – c’est-à-dire avec la juste mesure, le minimum 
nécessaire – afin de couvrir les entrailles techniques.  À ce propos, 
Pierre-Damien Huyghe parle d’un « degré de parade et de parure 
suffisant »20. Simplifier afin d’arriver à une certaine « élégance 
de la séduction  »21, à une façon de paraître harmonieuse, où 
tout s’accorde. Définir le minimum d’appareillage, la couverture 
minimum pour rendre ces objets séduisants22. Le travail de 

Du style

19 \ LOEWY, Raymond, 
La laideur se vend mal 
(1963), trad. Miriam 
Cendrars, Paris, éd. 
Gallimard, coll. Tel, 1990.

18 \ WRIGHT, Franck 
Lloyd, « Le style dans 
l’industrie » in L’avenir 
de l’architecture (1953), 
trad. Sébastien Marotar, 
Paris, éd. Du Linteau, 
2003, p. 110.

20 \ HUYGHE, Pierre-
Damien, À quoi tient 
le design, fascicule 
«  Travailler pour nous  », 
St-Vincent-de-Mercuze, 
éd. De l’incidence, 2015, 
p. 39.

21 \ Ibid., p. 39.

2 2   \   G arrigou       -
Lagrange,  Matthieu, 
« Raymond Loewy (1893-
1986)  » in Une vie, une 
oeuvre, 23 mars 2013, 
France Culture, 58 min 
[Podcast].



36 \ 37 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

Raymond Loewy se compare alors facilement à des opérations de 
chirurgie esthétique, d’une certaine façon sa position se trouve 
du côté de l’organique, soigner l’objet, le garder en bonne santé. 
Le design selon Raymond Loewy se trouve dans un entre deux : 
ni dans les activités techniques, industrielles à partir desquelles 
il arrive comme une activité seconde – il intervient en effet une 
fois l’objet techniquement produit – ni dans l’arrivée des objets en 
magasins. Dans cette position prise en sandwich, ce qui importe 
est de faire passer ces objets de l’un vers l’autre. Je peux entendre 
dans la formule française une certaine forme de complicité du 
design au commerce. Le design accompagne le commerce mais pas 
seulement le commerce marchand : il touche aux significations 
premières du terme de commerce qui incluait l’échange entre les 
êtres humains, les relations. Le design est ce qui permet alors par 
le travail des aspects, de la forme de retrouver une forme de grâce 
dans le monde commercial23.

Devenir style

	 L’infiltration de l’esthétique dans les produits de consommation 
définit ce que Gilles Lipovetsky nomme «  capitalisme artiste  » 
dans L’esthétisation du monde. Toujours plus en expansion depuis 
les années 80, le capitalisme artiste atteint tous les secteurs, se 
répand à l’international. Ce monde que nous décrit l’auteur, est 
un monde du règne de l’apparence  : tout est esthétisé, jusqu’à 
notre brosse à dent qui se pare d’une courbe fine et sensuelle. 
Cependant, le fait que tout soit esthétisé ne veut pas pour autant 
dire que tout est design.
	 La mode, l’innovation et le perpétuel changement dominent, 
le rythme est accéléré, les collections s’enchaînent et se succèdent, 
de courte durée. Le mot collection invite à penser un glissement 
du design vers la mode. C’est un certain design qui prend le 
dessus, celui du style, du in et du look. Et c’est de ce design-là, qu’on 
appellerait aisément design de surface ou d’ornementation pour 
reprendre Otl Aicher, dont il s’agit particulièrement dans les pages 
de Lipovetsky.
	 Si Raymond Loewy, dans La laideur se vend mal, évoquait 
que l’esthétique venait habiller un produit fonctionnel, ce que 

2 3   \   G arrigou       -
Lagrange,  Matthieu, 
« Raymond Loewy (1893-
1986)  » in Une vie, une 
oeuvre, 23 mars 2013, 
France Culture, 58 min 
[Podcast].



0037L’obscur objet du design

24 \ « L’esthétisation 
du monde » in La revue 
du design, 3 juillet 
2 0 1 3 ,  h t t p : / / w w w .
l a r e v u e d u d e s i g n .
c o m / 2 0 1 3 / 0 7 / 0 3 /
e s t h e t i s a t i o n - d u -
m o n d e - g a l l i m a r d / 
[dernière consultation 
29 avril 2017].

Lipovetsky décrit ici ne s’arrête pas au travail formel. Non. «  À 
présent, le travail d’esthétisation vise plus large et plus profond. 
Non seulement le marché doit proposer des objets plus attractifs 
mais il doit aussi susciter des émotions, créer des sensations, 
déployer un récit, offrir une sorte de guide de vie 24.  » Les styles 
désormais communiquent et les marques l’ont bien compris. Par 
le style, les marques se distinguent les unes des autres, posent et 
définissent leur identité. Ainsi déploient-elles divers récits pour se  
raconter, usant de styles qui se font signes. Mais signe de quoi ? 
Vers quoi ?
	 Tout est fait pour que le consommateur, s’identifie à l’objet.  
C’est vers un mode de vie, un groupe social que l’objet fait signe. 
Jouant sur l’imaginaire, l’objet fait rêver. Le consommateur est 
un sujet hédoniste, le plaisir est sa préoccupation, aussi l’objet 
doit le renvoyer sensoriellement à ses rêves enfouis, à son désir 
d’accumuler des expériences. C’est pourquoi actuellement les 
styles se tournent de nouveau vers le passé, vers une mise à 
l’honneur de l’histoire : par le revival, par le phénomène vintage, 
par la réédition de pièces anciennes comme la Coccinelle pour 
Volkswagen ou bien des sièges de Le Corbusier. En pénétrant ainsi 
le présent, le passé devient phénomène tendance, de mode. Cela 
marche parce que l’on réveille des émotions, que l’on fait appel à 
la mémoire des sujets.
	 Cette identification à l’objet et à sa marque, c’est justement ce 
que reproche Otl Aicher au style qui pour lui n’a pas lieu d’être.

	 « mais en quoi le style est-il une chose qui n’a pas lieu d’être ? 
je suis certain que hans gugelot, s’il avait été en mesure de le faire, 
se serait opposé au développement d’un style braun. pour chaque 
produit, il ne s’agissait pas tant à ses yeux de résoudre un problème, 
mais également de résister à la tentation du style. pour chaque 
produit il se battait contre le danger d’engendrer un style. il devait se 
prouver à lui-même qu’il n’était pas esclave d’un style, qu’il s’agisse 
de l’expression d’une personnalité, d’une écriture manuscrite, ou 
de l’image d’une entreprise. lorsqu’il s’intéressa à l’automobile et 
qu’il prit contact avec bmw, il ne pensait ni à construire une bmw ni 
à produire du gugelot. on pouvait autrefois reconnaître une pinin 
farina en tant que telle, et, aujourd’hui, une mercedes doit avoir l’air 
d’une mercedes parce que la première chose que les gens voient dans 
un produit, c’est la marque.



38 \ 39 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

	 hans gugelot se méfiait du style. il voyait dans le style l’origine 
de la corruption du design25. »

Le style, c’est le risque pour le design de tomber dans un trop 
plein de signes, de succomber aux symboles et glisser vers des 
perspectives d’autoreprésentation et d’identification où l’on ne 
regarderait plus l’objet pour lui mais pour ce qu’il pourrait appeler 
d’une certaine appartenance à une classe d’individus, de désirs et 
de fantasmes. Les produits se chargent de symboles, transmettent 
des images de plus en plus à côté de l’objet, en décalage, mais 
attisent l’envie, séduisent par symbolisme. Les symboles sont 
des marques d’identification qui permettent de projeter les désirs 

eclecique

cosy

elegant

MAISON objet

influences

elegant fragrances

craft
cook+design

easy living

fashion

beloved

now ! design à vivre

scènes d’intérieur gallery

scènes d’intérieur 
paris

kids

compléments

actuel

Plan du salon « Maison et Objet » 2017, Villepinte, Janvier 2017, 
plan redessiné par nos soins.

25 \ AICHER, Otl, le monde 
comme projet (1992), 
trad. Pierre Malherbet, 
Paris, éd. B42, 2015, p. 
74.



0039L’obscur objet du design

et de susciter attentes et envies en prétendant les combler. Pour 
l’auteur, un produit qui serait véritablement pertinent devrait 
se montrer tel qu’il est, non pas dans cette perspective. Or, en 
rendant tout symbolique, ce sont des illusions qui sont produites 
et non des faits.

Styling, le temps du in

	 Le salon Maison & Objet qui se tient tous les ans à Paris et qui 
s’adresse aux designers et aux décorateurs se compose de trois 
univers : Maison, Objet et Influences, proposant chacun  différents 
espaces dont les noms montrent bien qu’il s’agit d’un classement 
par style. Nous trouvons par exemple les styles «  Cosy  », 
« Elegant », « Fragrance » … Dans le plan de poche récupéré au 
salon, chacun de ces univers sont accompagnés d’un petit texte 
descriptif :

 « Maison : "L’univers MAISON est le temple inspiré de la déco. Du 
mobilier aux compléments décoratifs, des luminaires aux textiles 
et maintenant aux parfums, les offres des halls 1, 2, 3, 4, 5A et 5B 
s’entremêlent avec élégance et composent des styles uniques et 
variés. Trouvez ici ce que vous ne trouverez nulle part ailleurs."

Objet : "Les petits suppléments d’âmes qui rendent nos intérieurs 
uniques et accueillants sont ici. L’univers OBJET les fédère dans 
toutes les couleurs, toutes les formes et toutes les tailles. Des objets 
connectés aux gadgets de cuisine et des accessoires de mode aux 
produits must-have de la saison, venez les découvrir au fil des hall 
5A et 6."

Influences : "Créativité et innovation s’unissent dans cet univers de 
design et de luxe pour insuffler leur audace aux prescripteurs et aux 
acheteurs du monde entier. Que vous soyez en quête d’exclusivité 
et de prestige ou à l’affût des dernières solutions techniques, ne 
cherchez plus, le meilleur du design, du lifestyle et de l’architecture 
d’intérieur se trouve au sein des halls 7 et 826." »

	 Lisant chacun de ces textes, aucun doute possible sur le fait 

26 \ Maison & Objet, 
Plan pocket Jan 2017, 
Villepinte, 2017, pp. 14-
17.



40 \ 41 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

que le salon présente le design comme une affaire de style. Pour 
ma part je ne pense pas que le design se réduise à cela, pas de 
prime abord en tout cas, ni dans le sens qu’en donne Lipovetsky. 
Par ailleurs, que le designer se préoccupe désormais plus d’images 
qui permettront de s’identifier à une marque que de mise en 
forme m’interroge.
	 Dans un passage de «  Nouvelle méthode d’approche. Le 
design pour la vie  »27, Moholy-Nagy évoque le fait que les 
designers, se soumettant à la pression des vendeurs ainsi que des 
publicitaires, se mettent à pratiquer «  un "styling" superficiel »28, 
un design de surface plutôt que de « défendre des valeurs visant à 
l’instauration d’une société organique »29. Les designers se voient 
ainsi forcés de « satisfaire uniquement le goût du public pour le 
sensationnel et l’apparence de la nouveauté »30. Ce qui explique 
pourquoi le design est bien souvent, trop souvent, considéré 
comme une affaire de style, de cosmétique et de simple habillage 
d’un objet dans le but de pousser et d’accélérer les ventes. Donner 
un style, une ligne donc au bénéfice du vendeur. Le commerce 
encourage cela. Se soumettant ainsi, se préoccupant des surfaces 
uniquement, sans se poser de questions, sans se demander quoi 
que ce soit par rapport à ce qu’ils font, les designers se plient aux 
modes, par exemple – c’est le cas que donne Moholy-Nagy – la 
mode de l’aérodynamisme « [...] qui depuis une dizaine d’années 
est devenu[e] le style dominant, à l’instar de l’ornementation il y 
a trente ans 31. » Au moment où Moholy-Nagy écrit cela, tout doit 
être aérodynamique, même si cela n’a absolument aucun sens 
qu’un objet statique tel un cendrier soit profilé de cette manière. 
Si l’on se promène dans le salon Maison et Objet, on remarquera 
bien que l’on déambule dans un espace au sein duquel les non-
diversités s’accumulent et s’enchaînent, répondant toutes aux 
tendances du moment sans réellement proposer de recherches 
formelles. Ce que l’on trouve alors, c’est de l’uniformité. Les 
designers doivent résister à cela. Ne pas succomber aux modes et 
aux mots d’ordres qu’elles imposent. Si les designers doivent bien 
être au fait de ce qui pousse tant au sein des techniques et procédés 
industriels qu’au sein des arts, des sciences et de l’économie, s’ils 
doivent ainsi être familiers de leur époque, c’est pour pouvoir en 
faire émerger quelque chose et non pour en suivre simplement 
le flux en se pliant à des styles et à des modes. Au lieu de quoi 

31 \ Ibid., p. 272.

30 \  Ibid., p. 271.

27 \ MOHOLY-NAGY, 
L a z l ó ,   «   N o u v e l l e 
méthode d’approche. Le 
design pour la vie » in 
Peinture  Photographie 
Film et autres écrits sur 
la photographie (1947), 
Paris, éd. Gallimard, coll. 
Folio Essais, 2007, p. 272.

28 \ Ibid., p. 272.

29 \ Ibid., p. 271.



0041L’obscur objet du design

32 \ AICHER, Otl, le monde 
comme projet (1992), 
trad. Pierre Malherbet, 
Paris, éd. B42, 2015, p. 
28.

les salons comme Maison et Objet promeuvent un certain type 
de design, celui qui s’occupe de se faire élixir de consommation, 
qui s’occupe de « produire des emballages encore plus beaux, de 
susciter la consommation avec davantage de produits qu’on n’en 
souhaite, de rendre encore plus colorée et attractive l’enveloppe de 
choses superficielles et d’en accroître l’obsolescence, en fonction 
de modes qui ne cessent de changer »32. 

	 Qu’est-ce qu’occuper la vedette ? Au théâtre, occuper la vedette 
c’est jouir d’une importante renommée. La vedette. Celui que l’on 
observe, la célébrité qui fait la une des journaux, la personne en 
vue, qui est in comme on dit. Dans le capitalisme artiste dont parle 
Gilles Lipovetsky, la communication intègre l’univers du design 
en y jouant un rôle nouveau. Ou plutôt, un rôle plus important. 
De plus en plus la presse grand public – la presse non-spécialisée 
donc – va se soucier de l’actualité du design. S’opère donc 
aujourd’hui et ce, depuis les années 80, « un véritable processus 
de starification d’un petit nombre de designers »33. S’accroissent 
dès lors interviews, articles et autres portraits de designers dont 
il n’est d’ailleurs pas étonnant de voir Philippe Starck en tête de 
liste. C’est qu’il a su s’imposer comme une véritable star, une 
véritable vedette du design français. Qui, parlant de design à un 
individu ne s’est jamais entendu répondre «  Starck  !  »  ? Donc, 
la logique du vedettariat s’impose au design et s’empare de lui 
ainsi que de l’architecture. Ainsi le travail médiatique mis en place 
par les journaux et les promotions publicitaires font paraître le 
designer comme une véritable icône. Le designer se fait vedette, 
il est regardé et adulé. Ce phénomène se renforce au travers un 
accroissement d’expositions consacrées au design et au travers 
desquelles, le designer exprime son devenir vedette  : musées, 
galeries, foires, salons … tous se les arrachent, en font la promotion, 
les exhibent dans des expositions flouant la distinction entre 
design et art, « on ne compte plus les galeries Art et design qui 
s’installent dans les quartiers branchés des grandes métropoles et 

V comme Vedette

3 3   \   L I P O V E T S K Y , 
Gilles, SEROY, Jean, 
L ’ e s t h é t i s a t i o n   d u 
monde, Vivre à l’âge du 
capitalisme artiste, Paris, 
éd. Gallimard, coll. Folio 
Essais, 2013,  p. 277.



42 \ 43 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

qui éditent des catalogues en l’honneur des designers exposés34. » 
C’est ce « en l’honneur des » que je voudrais déranger. En écrivant 
ces mots, l’auteur montre bien que ce sont des personnes qui 
sont mises en avant, non leur travail. Encore moins le design. Le 
vedettariat valorise le nom, la signature comme un gage, une 
assurance de qualité  : «  je suis sûre que cette exposition sera 
géniale, après tout, c’est de tel designer connu dont il s’agit, ça ne 
peut qu’être bien ! » De ce point de vue, ce n’est donc jamais tant 
les objets produits au nom du design que l’on va voir, mais ce qui 
est signé par tel ou tel designer, peut importe que l’exposition soit 
bonne ou mauvaise, que ce qui est montré soit valable ou pas, ce 
qui attire, c’est le nom.

Objets nés sous X

	 Dans son texte «  la signature  », Otl Aicher décrit celle-ci 
comme un signe donnant à un tableau, une œuvre, sa valeur  : 
l’art n’est rien sans signature et n’a aucune valeur sinon celle du 
nom. C’est le business qui veut cela, le grand marché de l’art et 
des collectionneurs. La signature ne sert pas « tant à identifier le 
créateur qu’à prouver l’unicité, l’originalité »35, elle atteste donc, 
de la valeur ou non d’un objet : « admettons que nous ayons chez 
nous un picasso au mur, un vrai picasso. […] c’est alors que l’on 
découvre que picasso a oublié de signer sa toile »36. Dans ce cas, le 
tableau n’a plus aucune valeur. Je peux bien avoir la preuve que 
c’est un vrai Picasso, rien n’y fera, le tableau n’est pas signé. Or, 
selon lui, un designer même reconnu doit rester anonyme.
	 Il existe un temps où les artistes ne signaient pas, où d’ailleurs, 
il n’y avait aucun concept à signer un objet ou une œuvre. 
L’identification de l’objet à un nom n’est que récente et se croise 
avec l’histoire du capitalisme et la naissance d’un certain culte 
de la personnalité. Une tendance qui pointons-le, « conditionne 
les sujets par la vénération, voir l’adoration d’individus  »37. Un 
temps donc où, la production d’objets n’était qu’un travail comme 
un autre. Où la qualité du travail d’un artisan avait beau être 
reconnue, une poignée de porte restait une poignée de porte. C’est 
alors que vint ceci : la révolution industrielle. Mais à ces débuts 
encore, les objets restaient comme nés sous X, principalement 

35 \ AICHER, Otl, le monde 
comme projet (1992), 
trad. Pierre Malherbet, 
Paris, éd. B42, 2015, p. 
132.

36 \ Ibid., p. 131.

37 \ Ibid., p. 133.

34 \ LIPOVETSKY, 
Gilles, SEROY, Jean, 
L ’ e s t h é t i s a t i o n   d u 
monde, Vivre à l’âge du 
capitalisme artiste, Paris, 
éd. Gallimard, coll. Folio 
Essais, 2013, p. 280.



0043L’obscur objet du design

38 \ MORISSON, Jasper, 
Immaculate  Conception 
-   O b j e t c t s   w i t h o u t 
author, 1996, https://
j a s p e r m o r r i s o n . c o m /
p u b l i c a t i o n s / e s s a y s /
immaculate-conception-
objects-without-author  
[Dernière consultation le 
06 février 2017].

du fait de leur reproductibilité. Puis peu à peu, doucement mais 
sournoisement, le nom s’est imposé comme un gage de qualité et 
même comme un genre de nouvel emballage38. Et ce, notamment 
grâce au phénomène de starification dont je parlais quelques 
pages avant.
	 Au moment où Otl Aicher écrit « la signature », celui-ci dit 
que le design n’est pas encore signé. Ce « n’est pas encore » laisse 
entrevoir la lucidité dont faisait preuve Aicher quant à l’avenir 
du design, il me semble en lisant ses pages que bien qu’Aicher 
préférait rester anonyme, quelques designers déjà n’aspiraient 
qu’à se voir exposer dans des galeries. C’est ainsi que l’on en est 
arrivé au point où, naïvement on peut crier haut et fort notre fierté 
d’avoir acquis tel objet de tel designer spécifique. Ce designer-
là, surtout pas un autre puisqu’on se persuade que cet objet-là, 
parce que sous la paternité de ce designer-là est bien meilleur. 
Otl Aicher écrit admirer Charles Eames. Sans remettre le designer 
en question, il évoque la possession d’un fauteuil apparemment 
meilleur «  encore plus abouti qu’un fauteuil d’eames, dont je 
ne sais rien du designer, pas même le nom »39. Et il ne tient pas 
à connaître ce nom, qui à ses yeux n’a aucune importance. Et 
l’on devrait fortement songer à faire le vide de tous les noms qui 
entourent ces objets que l’on est si satisfait d’arborer sous le nom 
de design. Car le design n’est pas tenu par cela, « sa nature même 
est anonyme, y compris lorsque les créateurs sont reconnus »40. 
Tout simplement, parce que l’objet diffère de la signature que l’on 
appose sur lui.

La mort du designer

	 Peut-on imaginer de faire mourir le designer au même 
titre que les auteurs chez Roland Barthes ? Qu’est-ce que cela 
signifierait ? Lorsque R. Barthes écrit la mort de l’auteur, il entend 
« rendre à l’écriture son avenir »41. Pour cela une solution : en 
« renverser le mythe »42, car ce n’est que  par la mort de l’auteur 
que pourra naître le lecteur. Pourquoi faire naître le lecteur est-il si 
important ? Parce que le lecteur est ce qui constitue l’espace même 
de l’écriture. C’est-à-dire que ce qui fait un texte, son unité, ce n’est 
pas l’origine mais la destination : cet individu impersonnel et sans 

41 \ BARTHES, Roland, 
«  La mort de l’auteur » 
in Le bruissement de la 
langue, Essais critiques 
IV, Paris, éd. Du Seuil, 
coll Points Essais, 1984, 
p. 69.

42 \ Ibid., p. 69.

39 \ AICHER, Otl, le monde 
comme projet (1992), 
trad. Pierre Malherbet, 
Paris, éd. B42, 2015, p. 
133.

40 \ Ibid., p. 132.



44 \ 45 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

histoire qu’est le lecteur. Parce qu’alors qu’elle parle en son nom, 
la critique l’a toujours tenu à l’écart ne s’occupant que de celui qui 
écrit.
	 Donc, pour faire naître ce lecteur, il s’agit de faire mourir 
l’auteur. Comment procède-t-on ? Il me semble que ce que R. 
Barthes entend dans cette mort est une forme de distanciation, de 
séparation entre l’origine et l’écriture. En design on pourrait peut-
être dire que cela revient à séparer le concepteur de la fabrication. 
On se détache de l’origine pour se retrouver dans ce « neutre »  au 
sein duquel « vient se perdre toute identité, à commencer par celle-
là même du corps qui écrit »43. L’écriture, ne commence que lorsque 
l’auteur se meurt. Avant de le faire mourir, cet auteur, il faudrait 
déjà savoir qui il est. L’auteur, c’est l’origine, le père créateur (cela 
est quasiment théologique et justement, il faut se séparer de cela 
pour accéder au texte). L’auteur, c’est un mythe, un « personnage 
moderne, produit par notre société dans la mesure où, au sortir 
du moyen-âge, avec l’empirisme anglais, le rationalisme français, 
et la foi personnelle de la Réforme, elle a découvert le prestige de 
l’individu »44. On en revient bien là à cette naissance du culte de 
la personnalité évoqué tout à l’heure. Par ailleurs, pour Roland 
Barthes, l’importance accordée à la personne de l’auteur nous 
vient de l’idéologie capitaliste. Ce «  prestige de l’individu  », de 
la vedette – auteur d’un texte ou d’un objet produit au nom du 
design – il faudrait l’abolir. Parce que tant que la littérature se 
centre sur «  l’auteur, sa personne, son histoire, ses goûts, ses 
passions »45, c’est-à-dire que son intérêt se tourne plutôt sur celui 
qui est à l’origine, sa vie, que sur ce qui est écrit  : «  l’œuvre de 
Baudelaire, c’est l’échec de l’homme Baudelaire, celle de Van Gogh, 
c’est sa folie  »46, on regarde toujours à côté. Comment peut-on 
voir une œuvre si l’on regarde à côté de l’œuvre ? Cela me semble 
bien compromis. Il faudrait donc supprimer l’auteur au profit de 
l’écriture à la manière de Mallarmé. Ainsi, ce ne serait plus l’auteur 
qui parlerait mais bien le langage à qui l’on accorderait ainsi une 
place souveraine. 
	 Finalement, ce serait ça la mort de l’auteur : le faire s’absenter 
– ce qu’il fait dans le texte moderne –, faire en sorte qu’il ne 
préexiste pas à l’écriture mais qu’il naisse avec elle, que l’on passe 
de l’auteur au lecteur. Aussi, peut-être que la mort du designer 
résiderait dans un retrait de sa part vis-à-vis de l’objet. Comme 

44 \ Ibid., p. 64.

45 \ Ibid., p. 64.

46 \ Ibid., p. 64.

43 \ BARTHES, Roland, 
«  La mort de l’auteur » 
in Le bruissement de la 
langue, Essais critiques 
IV, Paris, éd. Du Seuil, 
coll Points Essais, 1984,  
p. 63.



le texte n’existe que par le lecteur, l’objet peut-être n’existe que 
par l’individu à qui il s’adresse. Ainsi anonyme et désintéressé des 
regards braqués sur lui, effaçant son identité au profit de la forme, 
le designer se souciera peut-être plus de faits que d’effets comme le 
souhaiterait la position de Otl Aicher. Mais si de nouveaux regards 
avides se posent sur lui, pensera-t-il de la même manière  ? Ou 
entrera-t-il de nouveau dans le cercle pas si réduit de ces designers 
qui n’aspirent qu’à entrer, selon les dire de Otl Aicher, dans les 
musées et non pas à produire des objets qualitatifs ?





0047L’obscur objet du design

	 Il aurait bien sûr fallu bien plus d’un mémoire pour cerner ces 
questions, mais dans ce premier temps de réflexion, j’ai tenté de 
cerner non pas tant ce à quoi tenait le design que ce à quoi il pouvait 
ne pas tenir, ou ne pas tenir de façon première. Ce qui importe 
désormais est de voir comment ces quelques prémices peuvent 
s’articuler du côté de la mise en présence du design et ce que cela 
produit sur le design et les artefacts qui jaillissent en son nom. 
Volontairement, j’ai glissé à la fin de ce chapitre sur la signature 
comme valeur, ainsi que le vedettariat. C’est que l’on attache 
aujourd’hui beaucoup d’importance au seul nom qui marquera 
l’objet et je me demande s’il est bien pertinent de présenter des 
signatures et des noms en lieu et place des objets, des styles qui se 
ressemblent tous plutôt que des formes, des symboles plutôt que 
des faits, et c’est de cela dont il s’agira de parler dans la partie qui 
va suivre.





2 ème partie :

d e  v i t r i n e s  e n 
m u s é e s  :
N o u v e l l e s  c r o y a n c e s , 
n o u v e a u x  t e m p l e s





De vitrines en musées : Nouvelles croyances, Nouveaux temples 0051

Présentation et représentation

« [...] représenter c’est faire revenir l’absent comme 
s’il était présent et c’est redoubler le présent, 
intensifier la présence, instituer le sujet de la 
représentation47. »

	 Avant de parler de présenter le design, je voudrais m’arrêter 
sur le mot « présenter ». Qu’est-ce que ça veut dire, présenter ? 
Une lecture d’Alain Rey m’apprend que présenter provient du 
latin praesentare qui veut dire rendre présent. L’étymologie 
latine se dérive elle-même de praesens employé pour « ce qui est 
en avant  »48. Être présent, c’est être là, ici et maintenant, dans 
l’immédiateté du moment, son actualité. C’est s’inscrire à ce 
moment-là précis, ni dans le passé, ni dans un futur même proche. 
Le mot présenter exprime aussi le « fait de mettre une personne 
en présence de »49, de « mettre une chose à la portée ou sous les 
yeux de quelqu’un »50. En parallèle de cela, présenter peut vouloir 
dire « apparaître, arriver »51. Par extension, il s’emploiera au sens 
de décrire une chose selon une façon déterminée. Présenter le 
design, ce serait alors l’orienter, le diriger, le disposer dans une 
certaine direction. Le faire apparaître au regard. 
	 Parce qu’il réside au sein du mot présenter un caractère 
d’immédiateté, confondre ce terme avec son dérivé re-présenter 
serait une erreur. D’un côté, nous avons un premier terme qui 
implique une présence réelle dans l’ici et maintenant, de l’autre, le 
représenter qui implique – toujours selon Alain Rey – une mise en 
présence par le jeu théâtral, qui se trouve être une réplique « plus 
ou moins fidèle »52 de l’objet et qui semble par conséquent produire 
un décalage quand à une réelle présence. Avec le représenter, la 
représentation, la chose est signifiée et non pas présentée. Quelque 
chose – un signe, une image – se présente à la place d’une autre, 
la représente, permet de se la figurer.  Représenter quelque chose, 
se figurer cette chose ne signifie pour autant pas que l’on sait ce 
qu’il en est. Il existe un réel écart, un décalage, entre ce qu’est 
l’objet réellement et la représentation que l’on s’en fait. Comme 
l’ambassadeur de France à l’étranger représente le gouvernement 
français et est présent à sa place, la chose ou l’objet est représenté 
par un autre et peut donc s’absenter53. La présence est alors 

Effet de présence	

4 7   \   M A R I N ,   L o u i s , 
L e   p o u v o i r   e t   s e s 
représentations  (1980), 
http://www.louismarin.
fr/ressources_lm/pdfs/
Noroit_249.pdf [Dernière 
consultation le 23 avril 
2017].

4 8   \   R E Y ,   A l a i n ,  
Dictionnaire  Historique 
de la Langue Française, 
Paris, éd. Le Robert, 
2016, [version e-pub].

49 \ Ibid.

50 \ Ibid.

51 \ Ibid.

52 \ Ibid.

53 \ J’emprunte cet 
exemple à Louis Marin : 
MARIN, Louis, Le pouvoir 
et ses représentations 
( 1 9 8 0 ) ,   h t t p : / /
w w w . l o u i s m a r i n . f r /
r e s s o u r c e s _ l m / p d f s /
Noroit_249.pdf [Dernière 
consultation le 23 avril 
2017].



52 \ 53 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

signifiée par, et cette présence peut se trouver en vérité absente 
voir même inexistante. Le préfixe re placé devant présenter pointe 
donc un « à la place de quelque chose », comme dans le cas de 
l’ambassadeur qui est là à la place du gouvernement  ; mais il 
pointe aussi un « à nouveau »54, je présente à nouveau quelque 
chose, je le présente une nouvelle fois. 
	 Là où il y a représentation, il y a absence. Absence d’un autre, 
d’un sujet, d’une chose qui se trouvera représentée par une autre. 
S’opère ici «  une opération de substitution, la substitution de 
quelque chose à la place de cet autre qui est, si j’ose dire, le "même" 
de cet autre ; qui lui ressemble, qui lui est proche »55 : c’est donc 
l’absent sans être tout à fait lui. C’est presque lui et cela peut 
parfois être mieux que lui, mais ce n’est pas lui. J’arrive ici à ce que 
Louis Marin nomme un des « effet[s] de la représentation »56 : le 
faire comme si cet absent se trouvait être ici et maintenant. Ce 
faire comme si implique bien que ce n’est pas d’une présence dont 
il s’agit mais d’un « effet de présence »57, un « c’est presque cela 
mais pas tout à fait ». La chose en réalité n’est pas présente dans 
l’immédiat, elle est ailleurs et c’est un autre qui se présente en lieu 
et place de la chose, qui fait signal vers l’ailleurs de la première, 
comme le cas de l’ambassadeur. 
	 Avec le représenter, avec l’effet de présence, on se détache de 
l’immédiateté qu’implique le présenter, on s’en décale et l’on en 
arrive à signifier une présence qui se trouve en vérité absente, 
voire même parfois inexistante. On se retrouve plutôt aujourd’hui 
à signifier le design  plutôt qu’à le présenter, j’y reviendrai par la 
suite, mais je tiens à souligner ceci : par ce chemin, c’est plutôt une 
certaine idée du design qui est présentée plutôt que le design.

Objet-signe, signe de l’objet 

	 Avril 1917, un urinoir de porcelaine signé R-Mutt est envoyé 
en tant que sculpture à la Société des Artistes Indépendants. Il fut 
bien sûr, refusé. Premièrement parce qu’il était industriel, l’artiste 
ne l’avait donc pas produit. Ensuite parce que l’objet en question 
était considéré comme vulgaire. Le geste de Duchamp provoque 
certes, mais, posant les prémices d’un art conceptuel, il ouvre 
surtout la porte à un renversement de l’art :

5 5   \   M A R I N ,   L o u i s , 
L e   p o u v o i r   e t   s e s 
représentations  (1980), 
http://www.louismarin.
fr/ressources_lm/pdfs/
Noroit_249.pdf [Dernière 
consultation le 23 avril 
2017].

5 4   \   R E Y ,   A l a i n ,  
Dictionnaire  Historique 
de la Langue Française, 
Paris, éd. Le Robert, 
2016, [version e-pub].

56 \ Ibid.

57 \ Ibid.



De vitrines en musées : Nouvelles croyances, Nouveaux temples 0053

	 « Au métier a succédé la profession. Être artiste, ce peut être 
moins travailler avec ou, dans certains cas critiques, contre des règles 
de production préalablement définies que déclarer d’avance (et par 
conséquent promettre) le caractère artistique de quelque chose qui 
peut manquer en tant qu’objet. Dans cette situation professionnelle, 
la légende de « l’œuvre » (sa mise en paroles, sa réputation, voire son 
logo) précède son épreuve, éventuellement s’y substitue58. »

	 Fontaine, c’est peut-être le commencement de l’objet-signe. Le 
début de la signature prenant le dessus sur l’artefact. R-Mutt, à 
autant fait couler l’encre des plumes que l’urinoir en lui-même. 
Fontaine est une œuvre, et cela est signifié par deux choses  :  
d’une part le fait qu’une signature soit venue s’imprimer sur un 
de ses rebords, et d’autre part simplement par le fait d’être entré 
dans un musée et d’y être exposé. Dans le signal de l’œuvre, c’est 
une certaine force de conviction qui s’est mise en place. Fontaine, 
une œuvre fantôme qui s’est premièrement fait connaître par son 
absence : sa présence fut seulement signifiée par un texte côtoyant 
une photographie. L’objet lui, manquait à l’appel, simplement 
représenté par ces deux signes renvoyant le public vers l’ailleurs 
de l’objet. Le tour était joué. C’est un virage qui s’opère en ce qui 
concerne les expositions : nous sommes à ce moment-là passés 
de l’exposition de l’art à l’exposition des signes de l’art. Les musées 
– j’étendrai par la suite cette réflexion aux vitrines de magasins 
et aux magasins eux-mêmes – ne travaillent désormais plus tant 

DUCHAMP, Marcel, Fontaine, 1917.

58 \ HUYGHE, Pierre-
Damien,   «  Le  musée 
comme vitrine » in À quoi 
tient le design, fascicule 
«   V i t r i n e s ,   S i g n a u x , 
Logos  »,   St-Vincent-
d e - M e r c u z e ,   é d .   D e 
l’incidence, 2015, p. 63.



54 \ 55 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

avec l’art qu’avec ses signes et ses significations. Tout se joue 
désormais sur un discours censé apporter du sens à l’œuvre, tout 
se joue sur des promesses et des intentions. Or, l’objet, l’objet réel, 
ce n’est pas son signe, ni le discours que nous voulons bien lui 
prêter, ni sa légende ou la marque qui s’y appose. En témoigne 
– pour illustrer mon propos  - One and three chairs de Joseph 
Kosuth  : l’objet qui est présent, qui est ici et maintenant, n’est 
pas son signe sémiotique (dans l’installation, la définition), ni son 
signe visuel (la photographie, l’image de l’objet).

KOSUTH, Joseph, One and three chairs, 1965.



De vitrines en musées : Nouvelles croyances, Nouveaux temples 0055

Temples nouveaux

« Un individu est en moyenne exposé chaque jour 
à près de 2000 logos, plus de 1500 messages de 
nature publicitaire et connaît de l’ordre de 5000 
noms de marque59. »

L’air est aux signes

	 « Dieu est mort ! Dieu reste mort !  Et c’est nous qui l’avons tué ! 
Comment nous consoler, nous les meurtriers des meurtriers ? Ce que 
le monde a possédé jusqu’à présent de plus sacré et de plus puissant 
a perdu son sang sous notre couteau. – Qui nous lavera de ce sang ? 
Avec quelle eau pourrions-nous nous purifier ? Quelles expiations, 
quels jeux sacrés serons-nous forcés d’inventer ? La grandeur de cet 
acte n’est-elle pas trop grande pour nous  ? Ne sommes-nous pas 
forcés de devenir nous-mêmes des dieux simplement – ne fût-ce que 
pour paraître dignes d’eux60 ? »

	 Lors du séminaire Méthodologie de la recherche, Pierre-Damien 
Huyghe a évoqué ceci  : la mort de Dieu prononcée comme une 
sentence par Nietzsche à la fin du 19ème siècle coïncide de près 
avec l’émergence des signes, marques et logos d’une part et le 
développement des grands magasins et du design d’autre part. 
C’est en fait le maître mot Dieu qui est mort, en ce sens qu’il ne fait 
plus autorité. Pierre-Damien Huyghe parle alors d’un «  passage 
de puissance »61 : le signifiant majeur Dieu se décomposant, la 
croyance loin de disparaître s’est reportée, infiltrée dans une 
accumulation de signifiants volatiles et sans auteur que l’auteur 
nomme «  signifiants de substitution  »62. En d’autres termes, la 
croyance en un seul signifiant – Dieu – n’ayant plus lieu d’être 
dès lors que Dieu est mort, a comme explosée pour se diluer et 
s’installer dans un certain nombre de signifiants certes plus petits 
mais non moins envahissants. Les cartes de fidélité sont un bon 
exemple de notre nouvelle position de sujet : ainsi sommes-nous 
fidèles à tel marque, nom, magasin qui nous fournissent pourtant 
les mêmes produits, fabriqués dans les mêmes usines que leurs 
voisins. C’est donc à des signes de marques que l’on est capable de 
se fier, à des noms, à des codes auxquels on croit, à des « signaux 
propres apposés sur le devant des produits63. »
	 Ce premier système de valeur (le système religieux) ayant été 

59 \ HEILBRUNN, Benoît, 
«La douce violence ou la 
nouvelle religiosité des 
marques» in Mode de 
recherche n°3, Marques 
et société, Centre de 
recherche IFM, Février 
2005, p. 19. http://
www.ifm-paris.com/fr/
ifm/mode-luxe-design/
recherche/revue-mode-
de-recherche/item/503-
marques-et-societe.html 
[Dernière consultation le 
8 avril 2017].

60 \ NIETZSCHE, Friedrich,   
« L’insensé » in Le gai 
s a v o i r   ( 1 8 8 2 ) ,   t r a d . 
Patrick Wotling, Paris, éd. 
Flammarion, coll. Garnier-
Flammarion, 2007.

61  \  HUYGHE,  Pierre-
Damien,  À  quoi  tient 
l e   d e s i g n ,   f a s c i c u l e 
«   V i t r i n e s ,   S i g n a u x , 
Logos  »,   St-Vincent-
d e - M e r c u z e ,   é d .   D e 
l’incidence, 2015, p. 12.

62 \ Ibid., p. 12.

63 \ Ibid., p. 75.



56 \ 57 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

détruit, s’est ouverte une brèche béante qu’il nous a été nécessaire 
de combler de nouveau. Combler le vide et l’absence de dieu pour 
regagner en sens et en valeur. Ce sont donc en quelque sorte de 
nouvelles religions qui s’instaurent au travers des marques. Est-il 
désormais possible de s’avancer dans un espace urbain sans ne 
croiser aucun logo d’aucune marque  ? Selon Benoît Heilbrunn, 
les marques sont parvenues à «  jouer le rôle d’une véritable 
religion »64, on peut lire dans cette expression, que si les marques 
jouent un rôle, c’est bien qu’elles ne sont pas tout à fait religion, 
mais qu’elles en ont certains traits, qu’elles peuvent s’y comparer. 
En effet, au Moyen Âge, la religion organisait des façons de voir, 
de penser, d’agir. Quand Benoît Heilbrunn compare les marques à 
la religion, il entend qu’elles jouent ce même rôle d’organisation. 
C’est une «  douce violence  »65 qui se met en place ici, une 
violence symbolique qui exerce son pouvoir sur des « individus-
consommateurs »66. Comment se joue cette violence ? Comment 
exerce-t-elle son pouvoir  ? L’auteur de l’article commence 
par définir la violence  : «  Serait donc violent tout ce qui a un 
intense pouvoir d’action, ce qui émeut et qui manifeste l’idée 
de puissance et d’ascendant67.  » C’est tout d’abord par leur 
puissance médiatique que les marques exercent cette violence : 
chaque jour, nous sommes exposés à de nombreux logos, noms 
de marques, messages publicitaires. Pour Benoît Heilbrunn, notre 
société « a éradiqué tout objet non marqué »68, c’est par l’ubiquité 
des marques que se signale leur violence, par leur capacité à 
pénétrer chaque recoin de la vie. La violence des marques s’affiche 
principalement dans la manière qu’elles ont de transformer 
les modes d’agir et le monde en général, ainsi devient-elle un 
véritable vecteur idéologique.
	 C’est au travers d’un processus à trois versants que s’exerce 
le caractère symbolique des marques au sein duquel se tient la 
douce violence dont parle Benoît Heilbrunn. On trouve ainsi : le 
«  versant physique  »69 qui permet aux marques d’exercer leur 
force attractive via la sensorialité  ; le «  versant rhétorique  »70 

par lequel se joue une force de persuasion permettant aux 
marques de développer leur emprise sur le consommateur et de 
le soumettre à leur pouvoir ; enfin, le « versant pragmatique »71 
qui pose la capacité des marques à avoir un impact et à influer 
sur le comportement, le mode d’agir des individus. Tous ces 

64 \ HEILBRUNN, Benoît, 
« La douce violence ou la 
nouvelle religiosité des 
marques » in Mode de 
recherche n°3, Marques 
et société, Centre de 
recherche IFM, Février 
2005, p. 19. http://
www.ifm-paris.com/fr/
ifm/mode-luxe-design/
recherche/revue-mode-
de-recherche/item/503-
marques-et-societe.html 
[Dernière consultation le 
8 avril 2017].

65 \ Ibid., p. 19.

66 \ Ibid., p. 19.

69 \ Ibid., p. 22.

67 \ Ibid., p. 19.

70 \ Ibid., p. 23.

68 \ Ibid., p. 19.

71 \ Ibid., p. 23.



De vitrines en musées : Nouvelles croyances, Nouveaux temples 0057

72 \ HEILBRUNN, Benoît, 
« La douce violence ou la 
nouvelle religiosité des 
marques » in Mode de 
recherche n°3, Marques 
et société, Centre de 
recherche IFM, Février 
2005, p. 24. http://
www.ifm-paris.com/fr/
ifm/mode-luxe-design/
recherche/revue-mode-
de-recherche/item/503-
marques-et-societe.html 
[Dernière consultation le 
8 avril 2017].

versants sont des modes d’emprise et de fidélisation que les 
marques instaurent et qui permettent de comparer celles-ci à 
la religion, c’est en effet ici, dans cette violence, que s’installe le 
« caractère éminemment religieux »72 de la marque qui « reprend 
en la rationalisant l’idée religieuse d’une entité puissante et 
"bienveillante" qui est à l’origine du pouvoir et qui donne du 
sens à nos existences  »73. C’est ainsi que les marques, parce 
qu’elles exercent un fort pouvoir idéologique et qu’elles influent 
et modifient notre rapport au monde et nos comportements,  
peuvent s’apparenter à de nouvelles religions.

Un refuge pour les signes

	 Comme je l’évoquais il y a quelques instants, selon ce qu’écrit 
Pierre-Damien Huyghe dans «  le musée comme vitrine  », 
nous sommes à un certain moment passé au sein des musées 
d’expositions d’arts à des expositions des signes de l’art, des objets 
et artefacts aux signes de ces derniers. L’empressement toujours 
en hausse à construire des musées plus signifiants que réalistes 
qui finiront par n’exposer que des signes nous provient de ce que je 
disais tout à l’heure quant à la mort de Dieu : « dans le capitalisme 
"dieu est mort" »74. Les objets se sont longtemps inscrits dans des 
serments de fidélité mais n’en faisaient pour autant pas l’objet : 
ils s’y inscrivaient en tant que signes de bonne foi ou de gage 
de fidélité mais n’étaient pas matière à fidélité ou à confiance. 
Les entrées en commerce, en échange sont désormais devenues 
fiduciaires et s’établissent désormais vis-à-vis de signes «  dont, 
on le voit on ne peut plus aujourd’hui, il ne faut pas chercher à 
comprendre de quoi ils sont les signes sous peine d’effondrer la 
foi et la confiance »75. À ces fins, c’est en un même mouvement le 
signe et la croyance en ce signe que nous produisons et qui doivent 
donc être crédibles. Ainsi passons-nous de la considération pour 
une chose à la considération pour son signe. C’est un déplacement 
qui s’opère ici et qui voit la valeur d’usage balayée par la valeur 
symbolique. Dans ce désintérêt pour la valeur d’usage, l’idée d’art 
est un enjeu, « un refuge possible pour les auteurs, elle maintient 
la valeur de la signature, elle soutient la possibilité d’organiser 
des espaces de croyances qui donnent le sentiment que les signes, 

73 \ Ibid., p. 24.

75 \ Ibid., p. 64.

74  \  HUYGHE,  Pierre-
Damien,   «  Le  musée 
comme vitrine  » in À quoi 
tient le design, fascicule 
«   V i t r i n e s ,   S i g n a u x , 
Logos  »,   St-Vincent-
d e - M e r c u z e ,   é d .   D e 
l’incidence, 2015, p. 62.



58 \ 59 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

parce qu’ils tiennent à des auteurs, font (encore) sens et que nous 
ne sommes pas entièrement pris dans la circulation forcément 
insensée de signifiants baladeurs sans référents 76.  » Ainsi, le 
musée devient-il «  refuge possible  »77, offrant la possibilité 
d’organiser des espaces de croyance et conservant l’impression 
que les signes font sens puisqu’en ce lieu, ils semblent encore 
tenir à des auteurs.
	 Le musée est un lieu qui, arrachant les objets techniques de 
leurs usages, réalise une esthétisation de ceux-ci. À l’objet coupé 
de sa fonction, coupé de sa valeur d’usage, ne reste plus que sa 
valeur esthétique ainsi que la promesse d’une fonction. Si autrefois 
l’exposition permettait la phase critique, c’est ailleurs désormais 
que se joue le jugement de goût : les scénographies bien léchées 
prennent le dessus sur ce qui est présenté, c’est à celles-ci ainsi 
qu’a tout ce qu’elles portent de signifiants que désormais nous 
nous attachons. 
	 Si le musée avait à un certain temps, pour enjeu non pas de 
rendre beau l’objet, quel qu’il soit, mais d’offrir au regard et de 
rendre public le beau, il semble que désormais il réussisse ce « tour 
de force de montrer que tout objet [peut] faire appel au jugement 
esthétique »78. Il peut donc désormais en quelque sorte instituer le 
beau et n’importe quel artefact qui y ferait son entrée, parce que 
coupé de la trivialité de sa fonction pourrait y acquérir une valeur 
esthétique. C’est une nouvelle forme de musée qui  naît ici et qui 
ne travaille plus tellement avec l’art qu’avec ses significations et 
ses signes. Seulement, comme je l’ai évoqué plus haut, l’objet réel 
n’est pas son signe qui en est plutôt une représentation et qui 
peut le remplacer : viendra peut-être un temps où les musées ne 
porteront plus en eux que des signes, effets de présence des objets.

Bâtiments logos, façades transcendantales

	 Les musées, qui poussent désormais comme des champignons, 
sont déjà, vus de dehors, des bâtiments signalant et le musée, et la 
beauté avant toute autre chose. Si le musée s’entretient aujourd’hui 
avec des signes, il est déjà, vu de dehors lui-même comme un signe, 
tout comme les châteaux étaient autrefois signes de puissance 
monarchique et les églises de puissance religieuse. Avant même 

78  \  Ibid., p. 64.

76 \ HUYGHE,  Pierre-
Damien,   «  Le  musée 
comme vitrine  » in À quoi 
tient le design, fascicule 
«   V i t r i n e s ,   S i g n a u x , 
Logos  »,   St-Vincent-
d e - M e r c u z e ,   é d .   D e 
l’incidence, 2015, p. 62.

77 \ Ibid., p. 62.



De vitrines en musées : Nouvelles croyances, Nouveaux temples 0059

79 \ HUYGHE,  Pierre-
Damien,   «  Le  musée 
comme vitrine  » in À quoi 
tient le design, fascicule 
«   V i t r i n e s ,   S i g n a u x , 
Logos  »,   St-Vincent-
d e - M e r c u z e ,   é d .   D e 
l’incidence, 2015,  p. 66.

d’entrer dans le musée donc, son enveloppe se fait immense logo. 
Pénétrons désormais à l’intérieur de cette mystérieuse enveloppe. 
Les objets exposés se retrouvent attachés à des savoirs résumés en 
légendes, signes de connaissance. « Le principe est que les esprits 
soient occupés de l’idée que se présente et se réalise dans le musée, 
sous la forme d’objets, le mystère du savoir79.  » Aussi pour que 
ce mystère, qui fait figure d’autorité, puisse s’établir, il s’agit de 
mettre en place des dispositifs scénographiques afin de maintenir 
regards et esprits dans cette idée. Voilà pourquoi dès notre entrée 
au musée, c’est un véritable rituel qui se met en place : l’avancée 
au guichet s’apparente à une procession et le parcours commence 
bien avant l’entrée dans l’espace d’exposition. Le cortège de 
spectateurs s’avance et, franchissant cette première étape se 
retrouve au cœur d’un rite. La visite qui suivra, sera fléchée, 
orientée, dessinée, illuminée, permettant d’accomplir le processus 
rituel au long duquel les yeux se délecteront de ces objets distants 
sur piédestal, de valeurs esthétiques, de valeurs symboliques. À 
chaque éléments exposés seront rattachés légendes et bouts de 
carton, suppléments significatifs. Les musées sont, au temps de 
la mort de Dieu, de nouvelles cathédrales80 et ne se réalise plus en 
leur sein une simple mise en présence d’artefacts humains, mais 
un « mystère symbolique »81.
	 Tout ceci n’est pas si distancié de ce qu’évoque Gilles 
Lipovetsky dans L’esthétisation du monde. J’aimerais m’appuyer 
ici sur cette citation  : « Comme dans les églises baroques, dont 
la façade avait pour vocation explicite d’attirer les fidèles par 
leurs formes surprenantes et séduisantes, la spectacularisation 
de l’extérieur des grands magasins poursuit le même but, très 
concret  : faire entrer le client82.  » Les grands magasins sont 
les nouveaux palais au sein desquels peuvent se projeter nos 
fantasmes et nos désirs. Le changement d’échelle du bâtiment 
par rapport aux petites boutiques est l’aspect le plus évident, 
parce que spectaculaire, de la transformation qui s’est ici jouée. 
De petites boutiques sombres où s’entassaient les produits sans 
efforts de présentation, nous sommes passés à des bâtiments 
d’une spectaculaire échelle qui visent à une chose bien précise : 
faire entrer le public et je dirais même, les fidèles. C’est à une 
«  architecture de représentation  »83 que nous avons à faire, 
c’est-à-dire, une architecture qui montre non pas la «  raison 

80  \  Ibid., p. 66.

81 \ Ibid., p. 66.

8 2   \   L I P O V E T S K Y , 
G i l l e s ,   S E R O Y ,   J e a n , 
L ’ e s t h é t i s a t i o n   d u 
monde, Vivre à l’âge du 
capitalisme artiste, Paris, 
éd. Gallimard, coll. Folio 
Essais, 2013,  p. 160.

83 \ AICHER, Otl, le monde 
comme projet (1992), 
trad. Pierre Malherbet, 
Paris, éd. B42, 2015, p. 
106.



60 \ 61 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

d’être du bâtiment  »84, mais «  comment en imposer avec un 
bâtiment »85. Le bâtiment doit afficher toute sa puissance et c’est 
par sa taille, sa grandeur qu’il le fait. Sa façade impressionne, 
elle est monumentale. La splendeur, le gigantisme signalent et 
promettent dès l’entrée toute la richesse de l’intérieur : la façade 
du grand magasin appâte, elle attire la foule comme hypnotisée 
par le spectacle.
	 Frapper l’imagination, c’est ce que cherche le bâtiment avant 
toute autre chose. La façade doit transcender. Monumentaux, les 
grands magasins sont conçus pour devenir de grands symboles 
architecturaux et pour être admirés. Là, se nichent les croyances 
nouvelles énoncées plus haut.

Divines vitrines, lumières magiques

	 Aux façades et aux bâtiments viennent s’ajouter les vitrines, 
qui ouvrent la pierre, permettant à la lumière de se répandre à 
l’intérieur pour illuminer les produits d’une part, d’autre part 
pour permettre de se projeter dans des mises en scènes avant 
même d’avoir pénétré le magasin. Les vitrines sont des espaces 
de représentation magiques où les objets sont savamment mis 
en scène «  par des jeux de couleurs et de contrastes, de décors 
et de mouvements  »86 afin de «  frapper les imaginations, de 
façonner un paysage de rêve et d’attraction passionnelle87. » C’est 
donc un monde magique que propose les grands magasins au 
travers d’atmosphères festives ainsi que de couleurs et sensations 
destinées à saisir l’imaginaire. Ceci est augmenté par le fait 
qu’en réduisant les rapports tactiles, les vitrines augmentent les 
rapports visuels et par conséquent le désir ainsi que la compulsion 
consumériste. En suivant encore un peu Lipovetsky, on peut 
lire que «  l’intérieur répond à ce que l’extérieur annonce en en 
amplifiant le côté fascinant  »88. Le magasin est devenu lieu de 
spectacle où se joue sous les projecteurs et un éclairage théâtrale, 
une « atmosphère de fascination et de fête »89.

Lèche vitrine

8 6   \   L I P O V E T S K Y , 
G i l l e s ,   S E R O Y ,   J e a n , 
L ’ e s t h é t i s a t i o n   d u 
monde, Vivre à l’âge du 
capitalisme artiste, Paris, 
éd. Gallimard, coll. Folio 
Essais, 2013,  p. 161.

87 \ Ibid., p. 161.

88 \ Ibid., p. 163.

89 \ Ibid., p. 157.

84 \ AICHER, Otl, le monde 
comme projet (1992), 
trad. Pierre Malherbet, 
Paris, éd. B42, 2015, p. 
106.

85 \ Ibid., p. 106.



De vitrines en musées : Nouvelles croyances, Nouveaux temples 0061

	 Que ce soit dans les musées ou les magasins, la lumière joue un 
rôle important dans la mise en présence des artefacts. Elle élève 
l’objet, le tient à l’écart durant un instant pour en révéler ses traits 
esthétiques. Le regard ainsi décolle et se laisse transporter au-
delà de la réalité de l’objet. C’est qu’en élevant l’objet, la lumière 
arrache celui-ci à sa trivialité pour en faire rayonner ses qualités 
esthétiques et symboliques. Je repense écrivant cela, à des notes 
prises lors de l’exposition L’esprit du Bauhaus que voici90 :

	 Dès mon entrée dans cette exposition, c’est face à des objets 
sous vitrines, et éclairés par des lumières aux sources variées que 
je me retrouve. Je sens bien que la lumière a été travaillée et que 
rien n’est gratuit (je le dis, même si cela semble évident pour une 
exposition). Loin d’être homogène et de créer un espace constant et 
sans ombres, les lumières se croisent et jouent avec les vitrines pour 
construire des ombres géométriques. Cela me fait penser à Moholy-
Nagy. À ses photogrammes je veux dire. Mais surtout les objets 
me paraissent comme en lévitation flottant au-dessus des ombres, 
sous leur cloche bien lisse, comme trônant sur un lit de lumière qui 
dessine leur podium. L’objet s’élève. C’est qu’il semble prendre de 
la hauteur sur nous à l’image des vitraux dans les églises, placés en 
haut de l’édifice, qui laissent passer la lumière symbole de divinité. 
Les vitraux d’ailleurs ne sont-ils pas représentations iconiques 
de divins symboles renforcés par la pénétration de la lumière en 
leur sein  ? […] Dans cet espace fait d’ombre et de lumière, je me 
retrouve malgré moi en immersion, dans un espace-temps arraché 
à la banalité du monde extérieur. La lumière me donne la sensation 
d’être entrée dans une église des temps modernes. D’ailleurs, hormis 
quelques chuchotements (le lieu est bondé), il y a ce silence lourd, 
pesant, que l’on entend lorsque l’on met les pieds dans un lieu sacré. 
C’est une forme d’envoûtement auquel je me plie. Je fixe les objets. 
Mais je ne les vois pas. Je passe mon chemin, je suis le parcours de 
l’exposition. […] Je m’approche un peu, comme ça, juste pour voir. 
Mais moi je suis profane, je dois rester devant, repoussée par une 
limite à ne pas franchir. […] 

90 \ Ce texte fut écrit suite 
à l’exposition L’esprit 
du Bauhaus au Musée 
des Arts Décoratifs, à 
Paris, en octobre 2016. 
Il y transparaît l’aspect 
divin de la mise en 
scène. Le placer ici me 
semble pertinent afin 
d’apuyer mon propos sur 
ces nouveaux espaces 
de croyance que sont les 
musées. A quelques mots 
près, ce texte me semble 
tout à fait transposable 
à ce qui se déroule dans 
certains magasins ou 
autres lieux commerciaux, 
comme le salon Maison 
& Objet dont j’ai parlé en 
première partie.



62 \ 63 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

Projection, autoreprésentation, identification

	 Le monde de ce que Gilles Lipovetsky appel «  capitalisme 
artiste » est un monde du règne des apparences, où tout – comme 
je l’ai écrit dans la première partie de ce mémoire – se trouve 
esthétisé. C’est un monde – notre monde – où les marques ont 
bien compris que les styles peuvent communiquer, leur permettre 
de se distinguer les unes des autres, définir leur identité. Or, les 
apparences peuvent faire signe et renvoyer à quelque chose 
d’autre que l’objet. Au travers du style, les marques inventent 
des récits, offrant aux consommateurs hédonistes des réponses à 
leur désirs et fantasmes, jouant sur leur imaginaire, les mettant 
à l’aise, les faisant rêver. L’objet proposé doit répondre à ces 
fantasmes, doit renvoyer à ces rêves enfouis, doit assouvir le désir 
d’accumuler des expériences. Il doit réveiller les émotions et c’est 
pourquoi les styles doivent être «  tournés vers les résonances 
imaginaires et poétiques, distractives et sensitives qu’ils peuvent 
éveiller chez le consommateur : "on n’achète pas une chaise, mais 
l’odeur du café au lait et la maman en prime", déclare Philippe 
Starck au sujet de sa chaise de cuisine Miss Trip »91. La manière 
dont est exposé le design dans les salons, les galeries, les boutiques 
ainsi que les grands magasins montre bien «  la montée de la 
logique hédoniste-sensible-émotionnelle92. » Comme le démontre 
le salon Maison et Objet ou les Designer’s Days : « les créations 
apparaissent de façon festive et poétique grâce à des jeux de 
miroir, des ambiances théâtrales, des parcours multi-sensoriels, 
différentes scénographies permettant de montrer les créations 
sous un jour sensible, chaleureux, ludique93. » Stands immenses, 
scénographies bien léchées, tout se passe pour nous faire vibrer, 
pour que l’on projette nos fantasmes dans ces petites mises en 
scènes d’objets qui en soit, se ressemblent tous. Écrivant ceci, je ne 
peux que penser aux deux personnages du roman Les Choses de 
Georges Perec qui se laissent séduire par des objets en vitrines. Où 
plutôt, par l’univers qui se rattache à ces objets :

« […] alors ils discouraient longtemps, eux et leurs amis, sur le génie 
d’une pipe ou d’une table basse, ils en faisaient des objets d’art, des 
pièces de musée. Ils s’enthousiasmaient pour une valise – ces valises 
minuscules, extraordinairement plates, en cuir noir légèrement 
grenu, que l’on voit en vitrine dans les magasins de la Madeleine, 

9 1   \   L I P O V E T S K Y , 
G i l l e s ,   S E R O Y ,   J e a n , 
L ’ e s t h é t i s a t i o n   d u 
monde, Vivre à l’âge du 
capitalisme artiste, Paris, 
éd. Gallimard, coll. Folio 
Essais, 2013,  p. 291.

92 \ Ibid., p. 292.

93 \ Ibid., p. 292.



De vitrines en musées : Nouvelles croyances, Nouveaux temples 0063

94 \ PEREC, Georges, Les 
choses (1965), Paris, éd. 
Julliard, 2015, pp. 29-31.

95 \ Ibid., p. 67.

et qui semblent concentrer en elles tous les plaisirs supposés des 
voyages éclair, à New York où à Londres. […] Trop souvent, ils 
n’aimaient, dans ce qu’ils appelaient le luxe, que l’argent qu’il y avait 
derrière. Ils succombaient aux signes de la richesse : ils aimaient la 
richesse avant d’aimer la vie94. »

Ce jeune couple vit dans le désir et l’illusion, aime les images 
«  pour peu qu’elles soient belles, qu’elles les entraînent, les 
ravissent, les fascinent95. » Les objets, pour les deux personnages, 
sont bien plus que des objets. En eux se concentrent les promesses 
d’une vie heureuse et meilleure, d’un confort tant attendu et 
mérité, les signes d’une appartenance à une certaine classe 
sociale, etc. C’est que ces objets ne sont pas tant vus qu’imaginés 
et fantasmés dans l’esprit des individus. Autour d’eux se construit 
tout un univers symbolique, qui tourne principalement par les 
styles dont je parlais en première partie et qui permet aux objets 
de se distinguer les uns des autres. Par projection, ces objets sont 
vus dans des perspectives d’autoreprésentation : « si je l’achète, 
j’aurais l’air comme ci ou comme cela », on les regarde pour ce qu’ils 
diront de nous et non pour leur fonction ou leur forme. Lipovetsky 
évoque que c’est ici la naissance d’un design affectuel qui permet 
d’assouvir les pulsions consuméristes, en se rapprochant du 
consommateur, de ce qu’il ressent. C’est ainsi que l’on glisse vers 
un symbolisme suggestif et que les styles se font signes, d’une 
certaine valeur, d’une certaine classe, etc.  En revenant sur le 
symbole, que j’abordais tout à l’heure, celui-ci contribue de cela, 
« nous n’achetons plus les objets pour leurs apparences, pour leurs 
formes, mais pour leurs symboles »96. Ainsi, la fonction image de 
l’objet prend le dessus sur la valeur d’usage et l’acquisition d’un 
objet désigne le sujet comme une personne qui s’identifie à une 
marque. Cette fonction image est d’autant plus renforcée que 
l’objet devient  une « entreprise d’autoreprésentation »97. 

Profondeur en surface

	 La construction de récits autour des objets par les marques 
et la publicité à un grand rôle à jouer dans les phénomènes 
d’autoreprésentations et d’identification dont je parlais à l’instant. 
Par le récit, les marques permettent aux individus de se projeter 

97 \ Ibid., p. 73.

96 \ AICHER, Otl, le monde 
comme projet (1992), 
trad. Pierre Malherbet, 
Paris, éd. B42, 2015, p. 
36.



64 \ 65 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

imaginairement dans des situations ou des expériences. Pour 
Bruno Remaury, c’est un système d’association et d’évocation 
qui se met en place autour de l’objet, l’inscrivant ainsi dans des 
récits culturels98. Le récit est ce qui confère aux objets sériels qui 
poussent dans notre monde industriel leurs statuts  : la marque 
et le discours assignés à chacun de ces objets leur permettent 
de s’auto-certifier, là où l’échange entre le producteur et le client 
ne s’établit plus comme autrefois. Les objets doivent alors se 
raconter d’eux-mêmes et c’est là qu’interviennent les récits qui 
viennent envelopper les objets dans des logiques symboliques, 
mythologiques ou de représentation. Les récits permettent d’aller 
voir derrière les objets, de chercher au fond une profondeur 
qu’ils n’ont pas de prime abord, et de la leur offrir, à l’image de 
lessive Omo dont parle Roland Barthes dans Les Mythologies qui, 
parce qu’elle nettoie en profondeur donne à penser comme une 
évidence que le linge a de la profondeur. Satisfaisant le goût du 
public pour tout ce qui relève du sensationnel,  imposés comme 
des produits d’une part, comme des évidences d’autre part. Des 
mythes. Ce sont des signes qui nous sont donnés à manger et que 
l’on avale. 

98 \ REMAURY, Bruno, «La 
place de la culture dans le 
prisme des marques» in 
Mode de recherche n°3, 
Marques et société, Centre 
de recherche IFM, Février 
2005, pp.4-11. http://
www.ifm-paris.com/fr/
ifm/mode-luxe-design/
recherche/revue-mode-
de-recherche/item/503-
marques-et-societe.html 
[dernière consultation le 
8 avril 2017]







De vitrines en musées : Nouvelles croyances, Nouveaux temples 0067

99  \  HUYGHE,  Pierre-
Damien,  «  Design  et 
Modernité  »  in  À  quoi 
tient le design, fascicule 
«  Poussées  techniques 
Conduite de découverte », 
St-Vincent-de-Mercuze, 
éd. De l’incidence, 2015, 
p. 45.

	 Stands immenses, scénographies fignolées à souhait, tout 
se passe pour nous faire vibrer, pour que l’on projette nos 
fantasmes dans ces petites mises en scènes d’objets qui en soit, 
se ressemblent tous. Les scénographies prennent le pas sur les 
objets, la perception est prise d’assaut, les pistes sont brouillées. 
Au travers des différentes perspectives que j’ai identifiées ce ne 
sont pas tant les objets qui sont mis en évidence que leurs mises 
en scène elles-mêmes ainsi que l’amas de signes sans attache 
qui peut s’y joindre. Que ces représentations aient lieux dans des 
magasins ou des musées, les effets de présence sont les mêmes. Si 
le design s’inscrit bien dans un environnement chargés de signes 
et de signaux, il semble que la perception se trouve sans cesse 
prise d’assaut, encombrée par ceux-ci. À ces moments-là, le regard 
se porte sur tout ce qui tourne en orbite autour des artefacts : 
identité de marque, signature, histoire, valeur symbolique, valeur 
fiduciaire, discours, intention … Mais qu’en est-il de la forme ? Dans 
ces conditions, les objets ne restent-ils pas en retrait plutôt que de 
se jeter au regard comme leur définition le voudrait ? Les images, 
font passer les objets comme et non pas pour ce qu’ils sont99. 
La forme ne déborde-t-elle pas les discours  ? Ne se dit-elle pas 
autrement ? Au-delà de ces cadres qui se dessinent autour d’elle, 
dans lesquels l’on est tenté de la faire tenir, au-delà des sens que 
l’on essaye vainement de lui attacher puisqu’en ce monde ou Dieu 
est mort, qui voudrait regarder ce qui n’a pas de sens, peu importe 
que ces sens tombent de nulle part ? Mais ces détournements de 
l’attention ne cachent-ils pas justement une absence de forme, 
une trop forte uniformité ? Quels choix alors s’offrent à nous, pour 
regarder vraiment et n’être pas simples spectateurs passifs ?





3 ème partie :

P r é s e n c e s  f o r t u i t e s ,
r e n c o n t r e s





Présences fortuites, Rencontres 0071

Expérience en chute libre

	 Dès lors que Dieu est mort, il nous a été nécessaire de redonner 
du sens à nos vies au bout desquelles  plus rien ne nous attend, 
aucune suite : c’est donc durant celle-ci qu’il faut – comme une 
prétendue condition de bonheur – accumuler et capitaliser le 
plus de vécus. On peut voir ici une des raisons de la montée 
en puissance de l’expérientiel, d’une recherche toujours plus 
importante d’expériences.
	 Le salon Maison et Objet, propose stand après stand de vivre 
différentes expériences, de pénétrer différents univers, de laisser 
vaquer son imaginaire. Je l’ai écrit dans la seconde partie de ce 
mémoire, l’esthétisation, c’est le devenir signe des objets. Mais 
c’est aussi cette volonté de proposer des schémas expérientiels. 
Dans cette phase qu’est le capitalisme artiste émerge un « design 
affectuel  »100 permettant d’assouvir nos désirs et pulsions 
consuméristes  : il s’agit ici de se rapprocher des individus-
consommateurs, de ce qu’ils ressentent et fantasment en glissant 
vers un symbolisme suggestif. Ce type de design s’intéresse aux 
effets qu’il produira sur les individus, cherchant à atteindre les 
affects, à faire sentir, à « stimuler les imaginaires, les sensations 
visuelles et tactiles »101. Somme toute, on cherche par la stimulation 
des imaginaires et par les styles, à offrir des expériences. Benoît 
Heilbrunn explique dans une conférence donnée à l’IFM102, que 
les consommateurs sont des sujets hédonistes et romantiques, en 
quête d’expérience à la fois nouvelle et contrôlable  : ce que les 
marques semblent offrir puisque « consommer des marques, c’est 
avoir la certitude que l’on va reproduire son expérience »103. Benoît 
Heilbrunn développe ensuite son propos plus avant, cependant 
il me semble difficile d’affirmer qu’une expérience est à la fois 
contrôlable et reproductible. Une expérience reproductible est-elle 
réellement une expérience ? Une expérience imposée, que cela soit 
par des dispositifs scénographiques ou des représentations n’est-
elle pas avortée avant même de s’être formée ? Vouloir imposer 
une expérience à tel moment précis, et dans tel lieu déterminé, 
n’est-ce pas justement empêcher que celle-ci ait lieu ?
	 L’usage est exponentiel et trop fréquent du terme d’expérience 
quand il ne s’agit que de vécu. Qu’est-ce qu’une expérience  ? 
Une expérience est une situation qui nous porte vers des limites 

Expériences avortées

1 0 0   \   L I P O V E T S K Y , 
G i l l e s ,   S E R O Y ,   J e a n , 
L ’ e s t h é t i s a t i o n   d u 
monde, Vivre à l’âge du 
capitalisme artiste, Paris, 
éd. Gallimard, coll. Folio 
Essais, 2013, p. 291.

102 \ HEILBRUNN, Benoît, 
Les marques: créativité 
ou misère symbolique ?, 
conférence à l’IFM, 23 
novembre 2010, Paris, 
1h38min58, http://www.
ifm-paris.com/index.
php?option=com_flexico
ntent&view=items&id=66
5:les-marques-creativite-
ou-misere-symbolique-  
[dernière consultation le 
21 avril 2017].

101 \ Ibid., p. 292.

103 \ Ibid.



72 \ 73 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

physiques, émotionnelles, intellectuelles, etc. qui va obliger de 
notre part un dépassement, un changement ainsi qu’une rupture 
dans le cours de la vie ordinaire. De ce fait, l’expérience implique 
toujours qu’un retour – par le langage – se fasse sur ce qui a été 
éprouvé, lorsqu’un vécu n’implique pas d’épreuve. Pour John 
Dewey104, c’est dans l’accomplissement d’un processus, quand le 
phénomène est complètement réalisé, quand par exemple, un 
matériau est poussé jusque son extrême limite, que l’expérience 
se donne. Pour qu’il y ait une expérience donc, ce qui arrive doit se 
détacher du cours ordinaire de la vie mais s’inscrire en un même 
mouvement dans une continuité, s’intégrer à la vie pour ne pas 
que la rupture soit trop grande. En faisant une expérience, on tend 
à se porter à une certaine limite, sans jamais n’être ni au-dessous, 
ni au-delà de celle-ci. Ce jeu sur la limite est-il présent dans les 
mises en espaces que proposent les salons, les musées, les galeries 
ou les vitrines  ? Là est mon problème. Selon la lecture faite 
d’Expérience et Pauvreté de Walter Benjamin, une vrai expérience 
se propose dans une durée, elle participe à ma construction, c’est 
pourquoi lorsque je fais une expérience, le risque de m’altérer en 
tant que sujet est à prendre. Somme toute, une expérience rompt 
avec le cours ordinaire de ma vie tout en s’y intégrant et en restant 
dicible. Je me demande donc s’il ne s’agit pas plutôt de nous offrir 
du divertissement, de nous détourner de ce qui pourrait s’offrir 
à nous et peut-être par ce biais, de nous faire croire que nous ne 
sommes ni simple consommateurs, ni simple usagers dans des 
rapports passifs, comme spectateur de notre monde. Ce qui nous 
est offert par les diverses mises en œuvres cernées jusqu’ici est 
plutôt de l’ordre de vécus que l’on pourrait cumuler que de réelles 
expériences. 

Perception divisée

	 Dans sa critique faite du concept de surmodernité de Marc 
Augé, Pierre-Damien Huyghe évoque que celle-ci se lie à  « une 
poussée paysagère  »105 qui tend «  à déterminer […] le champ 
complet de la relation aux objets106.  » C’est donc un nouveau 
paysage qui se dessine avec la surmodernité, un paysage qui 
encombre la perception en accumulant enseignes et logos. C’est 

104 \ DEWEY, John, L’art 
comme expérience, trad. 
J e a n - P i e r r e   C o m e t t i , 
Paris, éd. Gallimard, coll. 
Folio Essais, 2010.

105  \  HUYGHE,  Pierre-
Damien,  «  "Branding", 
foi et expérience  » in 
À quoi tient le design, 
fascicule   «  Vitrines, 
Signaux,  Logos  »,  St-
Vincent-de-Mercuze,  éd. 
De l’incidence, 2015,  p. 
70.

106 \ Ibid., p. 70.



Présences fortuites, Rencontres 0073

une distraction qui s’impose, qui n’est pas souhaitée par nous 
que le panneau d’autoroute. Celui-ci signale qu’ailleurs, mais 
pas ici, pas dans le champ perceptif immédiat du conducteur, 
se trouve une possible expérience, se trouve un monument par 
supposition intéressant ou pour le moins notable. Une expérience 
est possible qui pourtant, la plupart du temps n’aura pas lieu. Ce 
phénomène fait glisser la perception vers un ailleurs, non visible, 
qui est l’ailleurs du monument auquel le panneau renvoi. En 
signalant cela, le panneau d’une part occulte l’espace dans lequel 
se trouve l’auto-routier, et l’empêche ainsi de percevoir l’espace 
autoroutier pour les qualités qu’il porte en lui puisque d’autre part  
son esprit est tourné vers un ailleurs. Il me semble qu’en étant 
placé «  au devant d’une expérience possible  »107, ces panneaux 
empêchent justement l’expérience de se former. La seule chose 
qui à ce moment-là se présente, c’est la mention d’un ailleurs, qui 
par définition est absent et qui aussitôt qu’il est signalé, n’a pas 
lieu d’être nommé et tombe par conséquent dans l’anonymat. Or, 
ce qu’il se passe avec les enseignes, les marques, les logos, n’est 
pas si différent  : le regard se trouve détourné, la perception et 
l’expérience n’ont pas réellement lieu puisque l’esprit est tenu 
occupé, comme pris d’assaut par ces signes qui tournent en orbite 
autour de l’objet  : «  Ces signaux se lient à des produits qui ne 
sont pas nécessairement distincts du point de vue matériel et 
fonctionnel. La devanture graphique vise moins la perception 
que l’identification108. » En liant ainsi les signaux aux objets donc, 
leur qualité formelle ou la mise en œuvre de leur production sont 
portées hors de l’attention. Toute la valeur des produits se place 
désormais dans leur signalement par le logo, l’assignation d’un 
nom qui permet par ailleurs de cacher, de maquiller une absence 
de forme : « Des productions qui présenteraient des différences 
formelles en elles-mêmes notables auraient-elles besoin d’être 
signalées comme elles le sont109 ? » Je me demande donc comment 
le design pourrait-il s’offrir au regard quand celui-ci s’égare dans ce 
foisonnement de signes distrayant ? Quelles expériences peuvent 
encore nous être proposées ? Si comme l’écrit Pierre-Damien 
Huyghe, « le monde de l’expérience est celui de la réceptivité110. » 
que peut-il être fait pour que les expériences ne s’interdisent pas 
d’avance ?

107  \  HUYGHE,  Pierre-
Damien,  «  "Branding", 
foi et expérience » in 
À quoi tient le design, 
fascicule   «  Vitrines, 
Signaux,  Logos  »,  St-
Vincent-de-Mercuze,  éd. 
De l’incidence, 2015, p. 
72.

108 \ Ibid., p. 73.

109 \ Ibid., p. 74.

110 \ Ibid., p. 79.



74 \ 75 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

Définitions

	 Percevoir seulement n’est pas apercevoir. En effet, l’aperception 
est une qualité de perception qui est consciente, c’est-à-dire que 
« je perçois que je perçois, je me rends compte que je perçois111. » 
Le plus souvent, on ne fait que percevoir : on aperçoit rarement ce 
que l’on perçoit. En un sens, la perception brouille et rend diffus 
ce qui est perçu. La perception fonctionne pour Kant de telle sorte 
que je ne sois pas sans cesse arrêtée par les choses de ce monde. Le 
rapport que j’ai avec les phénomènes – ce à quoi je suis sensible – 
se trouve catégorisé de telle sorte que ce à quoi j’ai pu être sensible 
ne m’encombre pas. L’aperception force à s’arrêter sur les choses 
perçues, c’est un moment saisissant : je suis arrêtée par ce qui me 
vient à la vue, ce qui me conduit à rester avec. C’est ce qui arrive 
par exemple lorsque Proust raconte l’expérience des clochers de 
Martinville112 : il est dans cet extrait, frappé, et c’est un plaisir 
enivrant qui s’empare de lui. Son regard s’arrête sur ces clochers, 
sur ce détail et il y prête attention. Il ressent à ce moment-là un 
appel qui vient des clochers eux-mêmes, ceux-ci lui font signe. C’est 
lorsque l’on regarde vraiment, en profondeur, que l’on s’arrête sur 
les détails, que l’on se trouve dans l’aperception. Ce qui n’est pas le 
cas lorsque l’on perçoit le monde sur le mode du fonctionnel : à ces 
moments-là, il y de l’inaperçu. L’inaperception ce sont les détails 
que l’on manque, manque qui par ailleurs est inévitable : on ne 
peut sans cesse s’arrêter sur tout ce qui entre dans notre champ 
perceptif, ce ne serait pas vivable, ce serait même pour le moins 
épuisant d’être sans cesse dans l’aperception. Il est donc vital pour 
nous que certaines choses nous échappent. 
	 Les objets qui sont nés sous le nom de design, nous 
accompagnent quotidiennement, ils existent au présent, devant 
nous et s’inscrivent dans notre champ perceptif. Dans un échange 
avec Tiphaine Kazi-Tani113, alors que nous parlions du fait que 
lorsque des objets ne sont vus que pour leur utilité, nous ne 
pouvons les apercevoir elle me dit : 

« […] je vois bien qu’il y a quand même un moment où même face 
à 5 ou 6 paires de ciseaux, on n’a pas tout à fait le même rapport à 
chacune d’entre elles. Il y a des choses qui, il y a des objets qui nous 
attirent davantage parce qu’il y a quelque chose dans la manière 
formelle qu’ils ont d’exister parmi nous qui les rend plus attirants. 

Perception, Aperception,
Inaperception

111  \  HUYGHE,  Pierre-
Damien, «  Paradoxe  du 
d i v e r t i s s e m e n t   »   i n 
À quoi tient le design, 
fascicule  «  Poussées 
techniques Conduite de 
découverte », St-Vincent-
d e - M e r c u z e ,   é d .   D e 
l’incidence, 2015, p. 53.

112  \  PROUST, Marcel, 
Du côté de chez Swann 
(1913), Paris, éd. 
Gallimard, coll. Folio 
Classique, 1988.

113 \ L’échange a eu 
lieu le 2 avril 2017, à 
l’occasion de la Biennale 
de St-Etienne. Tiphaine 
Kazi-Tani assistait Olivier 
Peyricot au commissariat 
e t   à   l a   c o n c e p t i o n 
d e   l ’ e x p o s i t i o n   n ° 2 
«   P a n o r a m a   d e s 
mutations du travail  ».



Présences fortuites, Rencontres 0075

Que ce soit leur forme, leur poids, leur aspect de surface, leur matière. 
Même si on attend d’eux qu’ils nous accompagnent dans des gestes, 
et dans la manière dont on s’engage dans la vie quotidienne, et la 
manière dont ils nous outillent dans cette expérience d’humain-là, 
je pense pas que l’on soit, on voit bien qu’on n’est pas que dans un 
rapport fonctionnaliste ou même utilitariste sans quoi on, enfin je 
ne sais pas, j’ai une chaise en face de moi, je pense que c’est vraiment 
le truc par excellence, on se serait contenté de la première chaise 
telle qu’elle a existé, reproduite en série. Et on aurait arrêté d’en 
faire. Donc je pense qu’on les aperçoit. Pas tout le temps, mais je 
pense qu’on les aperçoit. »

Je tiens ici à relever plusieurs mots :
- «  il y a des objets qui nous attirent davantage parce qu’il y a 
quelque chose dans la manière formelle qu’ils ont d’exister parmi 
nous qui les rend plus attirants », donc lorsque nous rencontrons 
des objets qui ont un tant soit peu de forme, ceux-ci peuvent nous 
apparaître. Je ne suis donc pas certaine que ce soit le cas d’objets 
qui manquent de rythme formel, et qui relèvent d’une certaine 
uniformité.
- « on voit bien qu’on n’est pas que dans un rapport fonctionnaliste 
ou même utilitariste », pour entrer dans l’aperception, il me semble 
donc bien qu’il est nécessaire d’être dans un état de réceptivité qui 
permettra de porter une attention réelle aux choses.
	 Il se passe finalement, lorsqu’on aperçoit, une forme d’appel 
qui vient des objets eux-mêmes. C’est quelque chose qui nous 
arrive sans que l’on ne soit investi. On est saisi par l’objet sans 
n’avoir rien fait, c’est le monde qui vient à nous et qui se manifeste 
comme une évidence. Avec l’aperception, ce sont des rencontres 
qui peuvent être provoquées, et je me demande si par le travail 
des formes et aspects, le designer ne peut pas tendre à provoquer 
ces rencontres.

Prévu, non-vu

	 Jean-Luc Marion dans son livre Ce que nous voyons et ce qui 
apparaît, pose que ce que nous voyons n’apparaît pas. «  Ce qui 
apparaît, ce dont on dit  : "C’est comme une apparition", d’une 
certaine manière, apparaît sans avoir besoin que nous le voyions. 



76 \ 77 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

Ce qui apparaît à ce moment-là précède l’acte de le voir. L’acte de 
voir est second par rapport à l’apparition114. » Le fait de simplement 
voir donc, n’implique aucunement une apparition, le regard n’est 
ni attiré, ni concentré ou fasciné. Il passe simplement d’un visible 
à un autre, par-dessus ce qu’il voit sans s’arrêter sur l’un d’eux. 
En sautant ainsi d’un visible à un autre, le regard ne laisse même 
pas le temps aux choses d’apparaître. « C’est-à-dire que le visible, 
ce n’est pas le visible devant nous, c’est le visible pour un instant, 
et on passe au suivant115. » pour l’auteur donc, le visible n’a pas 
le temps d’apparaître. « Pourquoi le visible n’a-t-il pas le temps 
d’apparaître ? Pourquoi ne pouvons-nous pas lui prêter le temps, 
l’attention nécessaire pour qu’il nous en mette plein la vue  ? 
Pourquoi est-ce que la vue reste vide, d’une certaine manière, et 
passe au suivant116  ?  » Pour répondre à ces questions, Jean-Luc 
Marion donne quelques indications non pas sur la manière dont 
un objet peut apparaître, mais sur la façon dont celui n’apparaît 
pas et donc sur la façon dont nous le voyons. 
	 L’ob-jet, c’est ce qui se jette face à moi, ce qui fait obstacle et 
résistance devant moi, que je vise  : «  Il n’y a pas d’objet sans 
une visée117. » Donc, l’objet, c’est ce que je vise, et l’objet, en tant 
qu’il est face à moi, est un objectif, mot qui renvoi à la visée d’un 
quelque chose non encore atteint, qui se réalisera peut-être dans 
un futur proche, qui adviendra ou non. Dans la visée, on cible ce 
qui n’est pas encore là, ce que l’on ne voit pas encore, l’objet qui 
n’est pas là. La visée anticipe l’objet et par conséquent ne peut le 
voir puisqu’il est absent. À ce moment-là, l’objet qui est prévu, 
n’est pas vu. «  L’objet, comme objet de la visée, est toujours en 
avance sur son effectuation, il n’est donc pas visible par avance. Et 
pourtant, il est vu par avance118. »  C’est-à-dire qu’il est vu de façon 
anticipée, ce qui permet de ne pas nécessairement le voir. Dire que 
l’objet est prévu, cela signifie qu’on le connaît sans l’avoir vu et 
que par conséquent on n’a pas besoin de le voir puisqu’il suffit de 
le prévoir. L’objet, c’est donc ce que l’on voit, sans le voir. De cette 
façon, les objets ne nous apparaissent pas, leur vision anticipée, 
leur prévu non-vu nous suffit parce que nous les connaissons. En 
cela, l’objet n’exige aucunement qu’on lui prête l’attention que 
l’on peut porter à une apparition.
	 On trouve chez Heidegger, dans Être et temps, deux 
caractéristiques fondamentales de l’étant. Premièrement, le 

118 \ Ibid., p. 35.

115 \ Ibid., p. 32.

116 \ Ibid., p. 32.

117 \ Ibid., p. 33.

114 \ MARION, Jean-Luc, 
Ce que nous voyons et ce 
qui apparaît, Bry-sur-
Marne, éd. INA, 2015, p. 
42.



Présences fortuites, Rencontres 0077

119 \ MARION, Jean-Luc, 
Ce que nous voyons et ce 
qui apparaît, Bry-sur-
Marne, éd. INA, 2015, p. 
40.

vorhanden que Jean-Luc Marion traduit par « le constant »119 est ce 
qui se trouve être devant la main, l’être-sous-la-main, qui se tient 
devant moi. Ce qui est présent simplement sous les yeux et qui est 
durable. C’est-à-dire qu’il peut rester identique à lui-même dans 
un présent qui sans cesse se renouvelle. Le vorhanden «  est en 
fait une réduction qui met entre parenthèses les caractéristiques 
et phénoménalement antérieurs  »120 du zuhanden, seconde 
modalité de l’étant. Le zuhanden, est un étant qui se détermine 
par son ustensilité et que Jean-Luc Marion traduit par « usuel »121. 
C’est donc l’étant « en tant que l’on s’en sert »122, l’étant qui est à 
portée de la main, disponible par rapport à moi. Or un phénomène 
n’est pas «  d’abord ce qu’il est en permanence […] Il est dans le 
monde par rapport à moi, qui suis le centre du monde et qui ouvre 
le monde en tant qu’il est susceptible de recevoir, plus ou moins 
arbitrairement, des finalités qui sont fixées par moi ou que je 
découvre par hasard à son occasion, des finalités qui sont mode 
d’apparition123. »
	 L’objet technique, en tant qu’utile, en tant qu’être-sous-la-
main, qui marche et dont je peux me servir, n’a pas de présence 
en soi. C’est justement parce qu’il marche qu’il disparaît, il se 
fait oublier parce qu’il répond à mes attentes. Cela signifie-t-il 
pour autant que l’objet ne peut nous apparaître en aucun cas ? 
Justement, non, puisque comme souligné plus haut, l’étant peut 
recevoir des finalités.

L’inquiétante panne

	 Une des finalités qui peut faire apparaître l’objet, c’est la panne. 
La panne qui provoque en nous un sentiment d’inquiétude. Que 
se passe-t-il ? Pourquoi ceci ne marche plus ? Si, l’objet « disparaît 
précisément parce qu’il marche124 », lorsque celui-ci ne fonctionne 
plus, nous le regardons vraiment. L’objet qui fonctionne, on n’a 
pas besoin de le voir, en répondant à nos attentes, il n’exige de 
notre part aucune attention. Un objet donc, qui n’est regardé que 
pour son utilité n’apparaît pas tant que tout va bien, que tout 
fonctionne comme prévu. C’est ce qui précisément fait disparaître 
l’objet. Survient alors la panne qui nous fait nous arrêter et 
regarder. C’est qu’avec la panne, on se force à examiner ce qui 

124 \ Ibid., p. 41.

120 \  Ibid., pp. 40-41.

121 \ Ibid., p. 41.

122 \ Ibid., p. 41.

123 \ Ibid., p. 41.



78 \ 79 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

émane de l’objet : on va par exemple ouvrir le capot de la voiture, 
démonter l’ordinateur ; on va chercher, s’intéresser aux détails.
Or l’apparaître nécessite cette attention. Ce qui se passe pourtant 
aujourd’hui, est que l’on est dans un état de  « grand et général 
divertissement125.  » Je souhaite d’abord m’arrêter sur le mot 
divertissement. Le divertissement, c’est ce qui nous «  détourne 
de »126, qui nous tourne, nous dirige d’un autre côté, dans un autre 
sens. Or, dans l’état qui est le nôtre, ce qui est ainsi détourné, c’est 
notre attention. Dans cette situation, on n’aperçoit pas, la plupart 
du temps tout ce qui se passe au sein de nos objets. C’est que tout 
est fait pour nous détourner de ce qu’y s’y joue réellement. Pierre-
Damien Huyghe prend l’exemple du téléphone portable. Ce qui se 
joue dans cet objet, va au-delà de la simple fonction de téléphone : 
météo, agenda, radio, appareil photo, etc. Ce sont selon lui, des 
fonctions qui nous viennent malgré nous mais qui ont eu besoin 
pour passer, de l’image du téléphone. Il a donc fallu vis-à-vis de cet 
objet que « je sois diverti quand à sa réalité, il a fallu qu’il y ait le 
concernant quelque chose de l’ordre d’un divertissement127. » Or 
l’auteur souligne plus loin, dans un autre texte intitulé « Design et 
lucidité » qu’un des rôles du designer est de porter au public ce qui 
se joue au sein de ces objets et propose pour cela de tourner ces 
objets vers un « devenir "appareils" »128. J’en arrive à la lecture d’un 
troisième texte de ce même auteur qui propose dans le Plaidoyer 
pour une technique hospitalisable de s’intéresser à des objets qui 
retiendraient la précipitation de l’utilisateur.  Il serait alors stoppé 
dans sa course effrénée. Pour éviter d’entretenir un rapport passif 
à l’objet, il présente l’option d’un lien physique et plus intime 
entre la personne et l’objet. Une relation plus complexe pour ne 
pas mettre l’utilisateur en situation de dépendance vis-à-vis de 
la fonctionnalité de l’objet. Une relation qui ne serait plus à sens 
unique, qui irait de l’individu à l’objet, de l’objet à l’utilisateur. Un 
échange. L’individu serait alors un « hôte » : celui qui reçoit, mais 
aussi celui qui est reçu. Dans ce lien à double sens, la personne 
n’est plus simple utilisatrice soumise à la fonction de l’objet – sans 
quoi il n’y aurait pas d’échange et elle se trouverait en position 
de soumission dans la chaîne de production, ou exploiteur du 
monde. Donc, pour n’être pas dans cette optique, il faudrait 
que nous puissions avoir cette relation d’échange et « d’hôte ». 
Pierre-Damien Huyghe prend, pour expliciter cela, l’exemple 

128  \  HUYGHE,  Pierre-
D a m i e n ,   «   D e s i g n 
et lucidité » in À quoi 
tient le design, fascicule 
«  Poussées  techniques 
Conduite de découverte », 
St-Vincent-de-Mercuze, 
éd. De l’incidence, 2015, 
p. 35.

127  \  HUYGHE,  Pierre-
Damien, Op. Cit., p. 52.

125  \  HUYGHE,  Pierre-
Damien, « Paradoxe du 
divertissement » in À quoi 
tient le design, fascicule 
«  Poussées techniques 
Conduite de découverte », 
St-Vincent-de-Mercuze, 
éd. De l’incidence, 2015, 
p. 53.

1 2 6   \   R E Y ,   A l a i n , 
Dictionnaire  Historique 
de la Langue Française, 
Paris, éd. Le Robert, 
2016, [version e-pub].



Présences fortuites, Rencontres 0079

129  \  HUYGHE,  Pierre-
D a m i e n ,   P l a i d o y e r 
p o u r   u n e   t e c h n i q u e 
hospitalisable,  La  vie 
manifeste, 2011, http://
l a v i e m a n i f e s t e . c o m /
archives/4254  [dernière 
consultation  le  6  mai 
2017].

de l’appareil photo. Il permet de faire des choix – les réglages – 
et c’est bien là l’utilisateur qui se sert des fonctions de l’appareil 
pour atteindre ses attentes personnelles. « Le photographe peut 
adopter une conduite avec son appareil photo, il n’est pas obligé 
de se servir de cet appareil d’une unique façon et, au fond, il ne 
le consomme pas129. » En effet, à chacun des réglages auxquels 
la personne procède, elle décide et prend position, rien n’est 
imposé : ni l’ordre, ni le nombre de réglages. L’échange est alors 
mutuel, l’individu ne se soumet pas aux simples fonctions, mais 
choisit. Il évoque ensuite ceci : « prendre soin des objets »130. Si 
nous prenions soin de nos objets, c’est bien que nous n’aurions 
pas fini de nous entretenir avec eux, que leur présence encore 
compte. Si l’objet était réparable, « hospitalisable », peut-être ne 
serions-nous pas ou moins, asservis à sa fonction imposée, à son 
dysfonctionnement. Peut-être alors ne nous contenterions nous 
plus d’exploiter nos objets ou de ne les voir que sous l’angle du 
fonctionnel.

Former des relations

	 J’ai dans la seconde partie de ce mémoire, évoqué que les objets 
étaient souvent promus pour l’image qu’ils pourraient refléter 
de nous-mêmes, dans une perspective d’autoreprésentation. Ne 
le fait-on pas ainsi devenir signal ? D’un autre côté, il y a l’objet  
qui n’est vu que dans un rapport utilitaire, donnant ce que l’on 
attend de lui, ne poussant à rien d’autre qu’à l’utiliser, n’offrant 
aucun choix ou réglages sur lesquels réfléchir. Dans ces deux cas, 
il n’y a ni échange, ni relation, si l’on part du principe que ces deux 
termes impliquent que le rapport ne se fasse pas à sens unique 
d’un actif vers un passif. Comment entrer en relation avec l’objet ? 
Comment peut-on en faire la rencontre ? Je pense qu’ici, le designer 
peut intervenir afin de ménager cette relation, comme ce que j’ai 
voulue montrer par ma lecture du Plaidoyer pour une technique 
hospitalisable. Un objet utile, qui n’offre aucune possibilité, aucun 

Forme, Existence, 
Relation

130 \ Ibid.



80 \ 81 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

choix me semble être un objet fermé à toute relation. Il pourrait 
être envisagé de travailler à ce que les objets soient quelque 
peu provocants. Ainsi l’objet ne nous donnerait pas satisfaction 
immédiate et ne nous placerait pas comme de vulgaires usagers, 
mais comme des êtres pouvant entretenir des relations et pouvant 
être soucieux de lui, sans attendre une panne. Imaginer en fait, des 
objets qui nous forceraient à réfléchir, à nous  arrêter, à regarder, 
qui parfois nous mettraient dans des situations d’inconfort. Là des 
relations deviendraient possibles, là nous nous arrêterions pour 
regarder ce qui peut émaner de cet objet. Cet objet serait alors 
bien objet et non pas outil ou instrument et viendrait se jeter à 
nos regards.
	 «  Toute relation au monde qui peut être par nous adoptée 
– et non subie, acceptée par la force des choses – exclut 
l’uniformité »131. La forme est ce qui pour Pierre-Damien Huyghe 
permet d’entretenir «  la puissance d’émotion  »132 que peuvent 
avoir les poussées techniques, le souci que les designers peuvent 
avoir envers le formel, augmente l’industrie en entretenant sa 
« capacité à l’émotion »133. L’émotion nous fait sortir du calme. Elle 
trouble et remue quelque chose en nous, elle nous traverse pour 
nous sortir d’une totale inertie. « Quel être humain voudrait, pour 
sa vie, d’un tel calme jamais ému134 ? » C’est par la présence d’un 
être non causé par nous-même que l’adoption d’une relation peut 
se faire. Nous recevons la plupart du temps des objets dont nous 
n’avons pas vécu la production. Cette réceptivité ne doit pas être 
passivité. C’est en travaillant sur la forme, sur les « rythmes de la 
forme135 » que le design « peut soustraire l’expérience technique 
à l’uniformité – à l’inertie – dont elle est passible et qui ne peut 
se souffrir que dans la passivité de la réception »136. C’est-à-dire 
qu’en travaillant sur la forme, le designer peut dégager l’émotion 
pouvant se trouver au creux du monde industriel.

134  \  Ibid., p. 47.

135 \ WRIGHT, Franck 
Lloyd, « Le style dans 
l’industrie » in L’avenir 
de l’architecture (1953), 
trad. Sébastien Marotar, 
Paris, éd. Du Linteau, 
2003, p. 108.

136  \  HUYGHE,  Pierre-
Damien, op. cit.,  p. 47.

131  \  HUYGHE,  Pierre-
Damien,  «  Formel  et 
relatif  » in À quoi tient 
l e   d e s i g n ,   f a s c i c u l e 
«  Travailler pour nous  », 
St-Vincent-de-Mercuze, 
éd. De l’incidence, 2015, 
p. 47.

132 \ Ibid., p. 46.

133 \ Ibid., p. 47.



Présences fortuites, Rencontres 0081

Des formes pour exister

	 Il arrive de temps à autre, que l’on rencontre des objets qui 
ont de la forme et qui par leur capacité à nous faire entrer dans 
le champ de l’aperception, peuvent nous faire exister. Entrer dans 
l’aperception n’est jamais anodin. Ce passage peut nous faire 
passer du seulement vivre à des instants d’existence. Autrement 
dit, sans aperception, nous n’être que de simples vivants n’entrant 
jamais dans le registre de l’existence. Or nous ne sommes pas 
que de simples vivants, glissant sur la surface lisse et calme de 
la vie. Vivre, ce n’est pas exister. Ex-sistere. Exister, c’est sortir 
d’une situation donnée, s’extraire d’une condition. Quand le 
vivant se contente de vivre, l’existant est celui qui s’arrache au 
mouvement de la vie, qui en change les conditions : « L’existence 
ne dépend pas des seules règles de la vie. Elle ne relève pas de 
conditions programmatiques, mais de conduites adoptées parmi 
d’autres possibles137.  », de notre capacité à faire des choix. Il ne 
faut cependant pas verser dans le cas contraire ou l’existentiel 
bloquerait le court de la vie et empêcherait de vivre, ce n’est donc 
que par instants que nous pouvons exister. L’existant, c’est celui 
qui sort de ses habitudes, de son confort et de sa sécurité, celui qui 
sort de la répétition du même et qui accepte d’être bousculé. Un 
design qui ne s’adresserait qu’à des vivants, serait probablement 
un design qui ne proposerait qu’une prolongation des habitudes 
en ne cherchant pas à étonner ou à réveiller la personne à qui 
il s’adresse, ce serait un design qui le conforterait dans ses 
habitudes et que Pierre-Damien Huyghe ne se proposerait par 
ailleurs pas de nommer design. Entrer dans l’existence, c’est 
sortir du calme plat, sortir d’une certaine uniformité. Si le design 
est comme le prononce Moholy-Nagy, une affaire d’attitude, le 
designer ne peut-il pas plutôt en nous offrant des choix et des 
possibilités, en puisant dans notre capacité à être libre et à choisir 
nous permettre d’entrer dans le registre de l’existence  ? La vie 
dont il s’agit chez Moholy-Nagy, n’est-ce pas l’existence ? Lorsque 
Pierre-Damien Huyghe écrit quant à sa propre interprétation du 
texte de Moholy-Nagy, que le design «  cherche à ce que nous 
autres, citadins pour la plupart, soyons plus vifs, plus alertes, 
plus vigilants, plus éveillés138.  » cela montre bien que ce n’est 
pas à des vivants qu’il s’adresse mais à des existants. Beaucoup 
de « poussées productives »139, se glissent dans nos vies sans se 

138  \  HUYGHE,  Pierre-
Damien,   «   Formel   et 
r e l a t i f   »   i n   À   q u o i 
tient le design, fascicule 
«  Travailler pour nous  », 
St-Vincent-de-Mercuze, 
éd. De l’incidence, 2015, 
p. 34.

137  \  HUYGHE,  Pierre-
Damien,  «  Design  et 
existence  »  in  À  quoi 
tient le design, fascicule 
«  Travailler pour nous  », 
St-Vincent-de-Mercuze, 
éd. De l’incidence, 2015, 
p. 50.

139 \ Ibid.,  p. 34.



82 \ 83 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

laisser percevoir, « Ainsi pouvons-nous dans le monde moderne 
aller et venir chargés d’informations sonores et visuelles sans 
que les qualités esthétiques de ces informations ne nous arrêtent 
véritablement : elles forment pour nous une sorte d’atmosphère 
ou de brouillard, nous les fréquentons souvent dans une sorte 
de distraction, l’esprit ailleurs140.  » Or en trouvant des allures, 
en donnant du rythme le design fait en sorte que ce qui pousse 
en notre monde, notamment les progrès, se laissent apercevoir. 
Mettant ainsi en avant ce qui naît de ces progrès, en les rendant 
manifeste par la forme, ce sont des expériences qui sont mises en 
forme, des façons d’être au monde.

Décollement du regard 

	 Le théâtre classique pour Brecht mène des opérations qui 
supposent que le spectateur n’est pas conscient de l’illusion qui 
se joue. Le spectateur n’a alors pas conscience d’être spectateur, il 
est pris dans l’histoire et se laisse porter par elle. Or, ce que Brecht 
essayait de penser, c’est un théâtre qui ne fasse pas illusion. 
L’acteur y joue son rôle avec distance, il doit « laisser transparaître 
dans son jeu qu’"au début et au milieu il connaît déjà la fin"  [...] 
il raconte l’histoire de son personnage, en en sachant davantage 
que lui »141. Le jeu est franc, sans mensonge. L’acteur ne se 
confond pas avec ce qu’il joue. Il ne devient pas le personnage, ne 
s’y identifie pas. C’est cette identification à la fois de l’acteur au 
personnage, et du public au personnage, que Brecht veut abolir. 
Une distanciation est donc proposée. Rien de froid dans tout cela. 
Ce n’est pas de rigidifier l’ensemble dont il s’agit  mais de prendre 
du recul et de créer cette forme de secousse perceptive que Roland 
Barthes évoque à propos de Brecht142 et dont je parlerai dans 
quelques instants. Brecht donc, essayait de penser un théâtre qui 
aille au-delà d’un théâtre de sensations, d’aperçus et d’impulsions. 
Il devait être didactique, engendrer et employer les idées. La 
reproduction se devait de faire travailler l’esprit de l’observateur. 

142 \ BARTHES, Roland, 
«  Brecht et le discours  » 
in Le bruissement de la 
langue, Essais critiques IV,   
Paris, éd. Du Seuil, 1984, 
p. 260.

Secousses

141 \ BRECHT, Bertolt, 
Petit organon pour le 
théâtre (1949), Paris, 
éd. De l’Arche, coll. Scène 
ouverte, 2013, p. 47.

140 \ HUYGHE,  Pierre-
Damien,   «   Formel   et 
r e l a t i f   »   i n   À   q u o i 
tient le design, fascicule 
«  Travailler pour nous  », 
St-Vincent-de-Mercuze, 
éd. De l’incidence, 2015,   
p. 34.



Présences fortuites, Rencontres 0083

143  \  BRECHT, Bertolt, 
Petit organon pour le 
théâtre (1949), Paris, 
éd. De l’Arche, coll. Scène 
ouverte, 2013, p. 42.

C’est pourquoi le théâtre de Brecht provoque, réveille ce qu’il 
appelle un « regard étranger »143, regard difficile à obtenir, mais 
productif. Parce qu’il se pose difficilement sur ce qui lui est offert. 
Le regard étranger est un regard qui ne transfigure pas. Il laisse 
les choses telles qu’elles sont. C’est un regard productif en ce qu’il 
amène le public à s’étonner, en se distanciant du familier, de ce 
qu’il connaît. Cette distanciation permet un rapport non passif 
au théâtre  : au lieu de boire les sensations proposées sur scène 
et de se fondre dans des identifications, le spectateur est amené 
à réfléchir. Peut-être s’établit-il alors un genre d’échange entre 
ce qui se joue et le spectateur qui s’active. Dans cette perspective 
à double sens, le spectateur n’est plus soumis à des habitudes 
perceptives, il s’interroge. C’est ce décollement du regard que la 
distanciation brechtienne peut permettre qui m’intéresse. Le 
regard donc, décolle. Il s’éloigne et se libère de ce qu’il connaît, se 
détache des évidences mises à l’œuvre et s’éloigne d’un certain 
encombrement visuel. Libéré du trivial, il reconnaît l’objet qui en 
un même temps lui paraît étranger.  Ainsi à distance, on n’est plus 
dans un rapport passif avec ce qu’il se passe sous nos yeux. Ce qui 
se passe nous questionne. Un bon exemple de cette distanciation 
est une scène du film Pierrot le fou de Jean-Luc Godard. Les deux 
personnages principaux roulent en voiture, et la séquence est 
tournée de façon à ce que l’on soit pris avec eux dans la scène, 
comme si l’on se trouvait à l’arrière de la voiture : le paysage défile, 
les personnages sont de dos et Pierrot de temps à autre jette un 
regard dans son rétroviseur. Puis, tout à coup, Pierrot se tourne, 
regard caméra, et dit :

« - Vous voyez, elle pense qu’à rigoler !
- À qui tu parles ?
- Aux spectateurs144. » 144 \ GODARD, Jean-Luc, 

Pierrot le fou (1965), 
Universal Music Studio 
Canal, 2007, DVD, min 39.



84 \ 85 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

Le regard caméra, ainsi que ce dialogue, nous renvoie précisément 
dans notre fauteuil, que pris dans l’histoire on avait oublié. À ce 
moment-là, on voit l’image et on a conscience de voir l’image. 
C’est un bel exemple d’aperception que cette séquence et la 
distenciation qu’elle produit.

GODARD, Jean-Luc, Pierrot le fou (1965), Universal Music Studio Canal, 
2007, DVD, capture d’écran 39min31s.

GODARD, Jean-Luc, Pierrot le fou (1965), Universal Music Studio Canal, 
2007, DVD, capture d’écran 39min40s.



Présences fortuites, Rencontres 0085

145 \ BARTHES, Roland, 
«  Brecht et le discours  » 
in Le bruissement de la 
langue, Essais critiques IV, 
Paris, éd. Du Seuil, 1984, 
p. 260.

146 \ Ibid., p. 260.

147 \ Ibid., p. 260.

148 \ Ibid., p. 260.

149 \ Ibid., p. 261.

150 \ Ibid., p. 261.

151 \ Ibid., p. 261.

152 \ Ibid., p. 263.

Secousse perceptive, discontinuité

	 Selon Roland Barthes, la logosphère est ce «  milieu  » qui 
nous enveloppe, nous entoure  : «  Tout ce que nous lisons et 
entendons, nous recouvre comme une nappe, nous entoure et 
nous enveloppe comme un milieu  : c’est la logosphère.  » Cette 
logosphère se trouve donnée par l’époque, la culture, la classe 
sociale dans laquelle nous trouvons. Or, ce que Brecht fait, c’est 
qu’il déplace ces éléments donnés. Une brèche alors s’ouvre dans 
la logosphère, comme une déchirure. Ce déplacement se fait par 
ce que Barthes appel une secousse.
	 C’est cela, le discours de Brecht est une «  pratique de la 
secousse »145. Son art, qui est critique « ouvre une crise »146 qui 
fait se diluer, se dissiper « l’empoissement de la logosphère »147. 
La secousse brechtienne «  éloigne la représentation sans 
l’annuler »148.
	 La secousse est brève, nette, discrète. Jamais elle ne s’installe, 
sans quoi, elle serait subversive, elle renverserait, bouleverserait 
les institutions. Sans pour autant être un théâtre contestataire, 
c’est un théâtre qui pointe, qui «  accroche une épingle à 
grelot »149, donne à voir cette secousse : si une chose est déplacée 
– un rapport de classe par exemple – est pointé ce qu’elle était 
avant déplacement. La secousse permet une lecture rétrospective, 
une lecture qui sera critique. C’est probablement ainsi que 
s’installe chez Brecht une dialectique. En permettant cette lecture 
rétrospective, le théâtre permet d’engendrer les idées.
	 La secousse brechtienne, naît de l’addition de l’éloignement 
à la discontinuité. La lecture détache donc «  le signe de son 
effet  »150. La secousse, ce n’est pas une imitation «  mais une 
production décrochée, déplacée : qui fait du bruit »151. C’est une 
re-production qui faisant son bruit permet de ne pas oublier d’où 
vient le langage. C’est pourquoi l’acteur y joue son jeu tout en 
pointant le fait de n’être qu’un acteur qui joue. C’est là que réside 
la distanciation brechtienne. Éviter l’identification et jouer sans 
jouer, ne pas chercher à faire illusion d’un vrai, mais montrer que 
rien n’est vrai.
	 Séparer la trame du discours, déchirer, plier son voile. Le 
discours dans le théâtre de Brecht, est un discours discontinu, 
l’enchaînement qui produit «  l’illusion de vérité  »152 se scinde. 



86 \ 87 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

Par conséquent, difficile en regardant l’ensemble d’une pièce, d’en 
saisir le sens final. C’est que l’art critique incise la mystification et 
n’attend pas : c’est fulgurant, répété, instantané. Des fragments 
se comprennent alors un par un, de manière interrompue. À 
ce moment-là «  la scène vient "pour elle-même"  »153. En nous 
secouant ainsi, en faisant « éloge du fragment »154, la distanciation 
brechtienne permet le décollement du regard dont je parlais tout 
à l’heure. En engendrant les idées, la reproduction fait travailler 
l’esprit de l’observateur. Celui-ci n’est plus alors dans un rapport 
passif, il sort de sa torpeur. Ce théâtre de la distanciation réveille, 
provoque. En se décollant du connu, le regard laisse les choses 
advenir et être telles qu’elles sont sans ne rien transfigurer. Le 
regard étranger, est un regard affranchi de ce qu’il connaît et qui 
par conséquent prête réellement attention à ce qui s’offre à lui. Il 
se laisse provoquer.

153 \ BARTHES, Roland, 
«  Brecht et le discours  » 
in Le bruissement de la 
langue, Essais critiques IV, 
Paris, éd. Du Seuil, 1984,  
p. 264.

154 \ Ibid., p. 264.







Présences fortuites, Rencontres 0089

	 L’expérience de la rencontre ne se fait pas sans impact, ni 
éclaboussures. Elle n’est pas neutre et provoque un quelque chose 
qui se passe au moment de l’impact, entre le monde et nous. 
Quelque chose sort de la banalité, parce qu’éclairée sous une 
certaine lumière ou parce que cela nous interroge à un moment 
donné et se donne. C’est le cas lorsqu’un objet tombe en panne 
et que l’on s’inquiète, et que cette inquiétude fertile nous pousse 
à aller voir de plus près. Cela nous permet de regarder vraiment, 
examiner ce qui peut émaner et se jouer au sein des objets. Ce 
sont en quelques sortes, des mises en présence fortuites, des 
situations  de présence qui se donnent à nous. Mais cela ne peut 
se faire sans une certaine disponibilité de notre part. Il faut être 
dans un état de réceptivité. Si je termine ce chapitre sur Brecht, 
c’est que le décollement du regard qu’il propose, la secousse 
quand à la trivialité des objets, peut d’une part nous offrir une 
sorte de décharge qui nous sortirait de l’encombrement perceptif 
qu’implique les mises en œuvres décrites au long de ce mémoire. 
Le regard étranger amène à se distancier du familier, à se décoller 
du connu pour s’étonner, à sortir des habitudes. Ce n’est peut-
être qu’ainsi, que des rencontres, des expériences deviennent 
possibles.





Conclusion 0091

c o n c l u s i o n

	 Signature, vedettariat, nom, style, symbole, stands immenses, 
bâtiments logos, scénographies imposantes, identifications, 
mythes, perspectives d’autoreprésentation ... En prenant ainsi 
d’assaut la perception, en l’assaillant de tous côtés, ce n’est jamais 
tant le design qui est présenté que ce qui tourne autour de lui. 
Les modes de présentation prennent le dessus, l’absorbe jusqu’à 
parfois seulement le signaler, sans le donner à voir  ; jusqu’à ce 
que ce soit ces mises en présences elles-mêmes qui se donnent 
à voir. Le design est représenté. Subsistent les effets de présence. 
Ces forces de signalement, ces valeurs symboliques et ces sens 
que l’on accroche comme des étiquettes aux objets, me semblent 
camoufler une absence certaine de différences formelles, une 
grande uniformité : on le constate bien, la plupart des produits qui 
se disent au nom du design, relèvent plus de simples stylisations 
correspondant aux modes actuelles que d’un réel travail formel.
	 J’écrivais au début du second chapitre de ce mémoire, que 
par le biais de représentations, on en arrivait à signifier le design 
plutôt qu’à le présenter. J’évoquais aussi que par ce chemin, c’était 
une certaine idée du design qui se trouvait présentée plutôt que 
le design. Cette idée du design me semble être celle d’un design 
tourné du côté du marketing purement fiduciaire : un design pour 
mieux vendre et séduire, pour se montrer « innovant ». Le design 
a à voir avec ceci. Ça le regarde. Mais il n’est pas que ceci. Ce qui me 
gène dans cette forme, c’est qu’il me semble que l’on nous donne à 
avaler tout cela, sans nous considérer autrement que comme des 
individus à pulsions consuméristes, ou comme des usagers. Une 
autre considération quand au design serait de le voir se tourner du 
côté d’une esthétique industrielle, qui permettrait d’appréhender 
et de rendre visible ce qui peut émerger de l’industrie, cette 
question n’est pas nouvelle et fut l’une des problématiques du 
Bauhaus155. Si le design est bien comme le soutien Pierre-Damien 155  \  HUYGHE,  Pierre-

Damien,  «  Le design  et 
nous  »  in  À  quoi tient 
le design, fascicule 
«  Travailler pour nous  », 
St-Vincent-de-Mercuze, 
éd. De l’incidence, 2015, 
p. 77.



92 \ 93 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

Huyghe, le nom d’une tension, c’est qu’il a à faire avec différentes 
polarités qui ne doivent pas se fondre ou se confondre, mais qui ne 
doivent pas non plus être dissociées.
	 Le design donc, une affaire de forme et d’aspect, une affaire 
d’attitude, une pratique de conception, qui en nous considérant 
peut nous faire parvenir les émergences de l’industrie, pour 
que nous les adoptions. Je pense au fond, que si le design est 
bien une affaire d’attitude, il nous considérera comme des êtres 
capables d’exister. Pas comme de simples usagers, pas comme des 
consommateurs compulsifs. Il fera donc en sorte de nous offrir des 
choix parmi des possibles, travaillant à des objets qui ne soient 
pas totalement dit d’avance et qui ne nous soumettent pas à 
des usages préalablement définis. À ce moment-là, je pense qu’il 
pourra se présenter à nous de lui-même.
	 Pour des rencontres de l’objet. Une rencontre sans choc ni 
secousse est-elle possible ? Si je lance un caillou dans une flaque 
d’eau, inévitablement c’est ainsi que se fera la rencontre : le caillou 
élancé retombant, la collision ne se fera pas sans éclaboussures. 
Une fois le caillou coulé, à la surface miroitante de l’eau resteront 
tout de même quelques ondes secouées, comme une rémanence 
du choc qui peu à peu s’épuisera. Il me semble que c’est cela qui 
importe lors d’une rencontre  : le choc et son onde, l’impact et 
l’éclaboussure ; ce quelque chose qui se passe entre deux corps ou 
deux êtres. Parce qu’il y a heurt, une rencontre, n’est pas neutre. 
La rencontre est souvent fortuite, c’est par hasard que l’on se 
retrouve en présence de quelqu’un ou de quelque chose. Il y a dans 
le mot rencontre, l’idée d’un bousculement. La rencontre tranche 
sur l’habitude. Elle la secoue. Lorsque Proust dont je parlais tout à 
l’heure suit un trajet qu’il a l’habitude de prendre, et d’un coup se 
trouve saisi par les clochers, il y a rencontre. Rencontre avec les 
sensations que lui offre cette expérience. Il me semble que parce 
que l’ob-jet est ce qui se jette devant moi, à ma vue sans que je 
n’en ai spécialement le désir ; parce qu’il s’oppose et résiste, qu’il 
fait ob-stacle, il se confronte à moi. Le regard se frotte à lui, le 
rencontre. 



Conclusion 0093

	 Pourquoi un objet ne serait qu’utile  ? Pourquoi ne pourrait-
il pas nous toucher  ? Les formes nous touchent. Lorsque leur 
rythme est trouvé, elles peuvent venir à nous. C’est cela que 
j’entends dire, quand je voudrais que le design se présente de 
lui-même, parle de lui-même. Si ce sont les formes qui viennent 
à nous, qui se confrontent à nos regards, si notre attention n’est 
pas détournée, si ces formes nous permettent de nous arrêter, de 
réfléchir, si elles ne relèvent pas d’une uniformité, alors pourra-t-
on regarder vraiment et examiner ce qui provient des objets eux-
mêmes. Alors, le design, et les artefacts qui s’inscrivent sous son 
nom, parce qu’ils pourront par instants apparaître, donner lieu 
à des rencontres et des relations, parleront d’eux-mêmes, pour 
eux-mêmes et n’auront pas besoin qu’on le fasse pour eux. Ils se 
donneront à voir, simplement.





Présenter des archives 0095

P r é s e n t e r  d e s 
a r c h i v e s

	 Le 22 mars 2017, s’est tenu dans le cadre du Forum des Politiques 
de l’Habitat Privé, une première présentation des archives du 
Master 2 Recherche Design, Arts et Médias, dans le cadre d’une 
journée de rencontres entre différents acteurs de l’habitat. L’enjeu 
était pour moi de faire passer dans ce cadre, de mettre en présence, 
quelques points de vue et modes de pensée le design, l’habiter et 
l’environnement à ces différents acteurs. Ont donc été exposées 
quelques archives du Master concernant ces domaines ainsi que 
quelques productions d’étudiants.
	 Par le biais de courtes vidéos, une lecture de ces mémoires 
a ainsi été offerte. Non exhaustive, cette lecture se saisissait de 
phrases et de passages de chacun des textes pour en recomposer 
le tissu de façon plus condensée. Dans une mise en image radicale 
et rigoureuse, les phrases comme piquées ici et là, étaient dîtes 
à haute voix, sur un ton détaché, presque distant par rapport au 
texte, à la manière straubienne. Cette position ne se voulait pas 
froide, la lecture ne se voulait pas rigide, mais franche, libérée du 
jeu théâtral, sans nœuds ni entraves aux mots. Le lecteur disait 
simplement, sans jouer. Les mots ainsi se posaient pour être 
entendus. Je pense ici à la manière dont lit Raphaël Enthoven, 
animateur sur France Culture : le ton est expressif, si théâtral que 
l’on est distrait, que l’on ne prête plus attention à ce qui se dit, 
mais à la manière dont c’est dit. C’est ce que je souhaitais éviter. 
Ne pas être dans une lecture trop expressive pouvant détourner 
celui qui écoute, mais donner à entendre chaque mot, chaque 
bout de pensée.
	 Ces vidéos, n’étant pas lors de cette première présentation 
assez abouties, il s’agira probablement de continuer à travailler 
sur la lecture. Je me suis cependant attachée au cours de cette 
année, à chercher divers moyens de présenter ces archives, de leur 
donner forme, de faire en sorte qu’elles se donnent à voir. Et c’est 
cette recherche, l’état dans lequel elle se trouvera qui sera montré 
lors de la soutenance.



96 \ 97 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

B i b l i o g r a p h i e

L i v r e s

AICHER, Otl, le monde comme projet 
(1992), trad. Pierre Malherbet, Paris, 
éd. B42, 2015, 205p.

BACHELARD, Gaston, L’eau et les 
rêves (1942), Paris, éd. Le livre de 
poche, coll. Biblio Essais, 1993, 222p.

BAILLY,  Jean-Christophe,  Sur  la 
forme,  Paris,  éd.  Manuella,  2013, 
88p.

BARTHES, Roland, « Brecht et le 
discours : contribution à l’étude de 
la discursivité » in Le bruissement 
de la langue, Essais critiques IV,  
Paris, éd. du Seuil, coll. Points 
Essais, 1984, pp.259-270.

BARTHES, Roland, « La mythologie 
aujourd’hui » in Le bruissement de 
la langue, Essais critiques IV, Paris, 
éd. du Seuil, coll. Points Essais, 
1984, pp.81-85.

BARTHES, Roland, « La mort de 
l’auteur » in Le bruissement de la 
langue, Essais critiques IV, Paris, éd. 
du Seuil, coll. Points Essais, 1984, 
pp.63-69.

BARTHES,  Roland,  Mythologies 
(1957), Paris, éd. du Seuil, coll. 
Points Essais, 2014, 272p.

BENJAMIN,  Walter,  Expérience 
et pauvreté, suivi de Le conteur 
et La tâche du traducteur (1933), 

trad. Cédric Cohen Skalli, Paris, 
éd. Payot, coll. Petite Bibliothèque 
Payot, 2011, 144p.

BENJAMIN, Walter, L’œuvre d’art 
à l’époque de sa reproductibilité 
technique (1939), trad. Maurice de 
Gandillac, Paris, éd. Gallimard, coll. 
Folio Plus philosophie, 2007.

BEYERLE, Tulga, «  Exposition et 
distance  » in MIDAL, Alexandra, 
Design, L’anthologie, Saint-Étienne, 
éd. Cité du Design, 2013, pp.475-
480.

BRECHT, Bertolt, Petit organon pour 
le théâtre (1949), trad. Jean Tailleur, 
Paris,  éd.  L’Arche,  coll.  Scène 
ouverte, 2013, 89p.

CALVET, Fabienne, L’exquis cadavre 
de l’objet, Essai pour un design 
de  la  déterritorialisation,  Paris, 
Université  Panthéon  Sorbonne, 
2006, 98p.

D E W E Y,   J o h n ,   L’a r t   c o m m e 
ex pér ience,   t rad .   Jea n-P ier re 
Cometti, Paris, éd. Gallimard, coll. 
Folio Essais, 2010, 608p.

FLUSSER, Vilém, Petite philosophie 
du  design  (1993),  trad.  Claude 
Maillard,  Belfort,  éd.  Circé,  2002.

GROPUIS, Walter, Architecture et 
société,  trad.  Dominique  Petit, 
Paris, éd. Du Linteau, 1995, 208p.



Bibliographie 0097

HEIDEGGER, Martin, Être et temps 
(1927), Paris, éd. Gallimard, 1992, 
587p.

HEGEL, Friedrich, Phénoménologie 
de l’esprit (1807), trad. Jean-Pierre 
Lefebvre, Paris, éd. Flammarion, 
coll. GF, 2012, 688p.

HUYGHE,  Pierre-Damien,  À  quoi 
tient le design, Saint-Vincent-de-
Mercuze, éd. De l’incidence, 2014.

HUYGHE,  Pierre-Damien,  Art  et 
industrie, Philosophie du Bauhaus 
(1999),  Belfort, éd. Circé, 2015.

LIPOVETSKY, Gilles, SERROY, Jean, 
L’esthétisation du monde, Vivre à 
l’âge du capitalisme artiste, Paris, 
éd. Gallimard, coll. Folio Essais, 
2013, 574p.

LOEWY,  Raymond,  La  laideur 
se vend mal (1963), trad. Miriam 
Cendrars, Paris, éd. Gallimard, Coll. 
Tel, 1990, 464p.

MARION,  Jean-Luc,  Ce  que  nous 
voyons et ce qui apparaît, Bry-sur-
Marne, éd. INA, 2015, 88p.

MOHOLY-NAGY, Lazlo, «  Nouvelle 
m é t h o d e   d ’ a p p r o c h e .   L e 
design  pour  la  vie  »,  in Peinture 
Photographie Film et autres écrits 
sur la photographie (1947), Paris, éd. 
Gallimard, coll. Folio Essais, 2007.

NIETZCHE, Friedrich, « L’insensé » 
in Le gai savoir (1882), trad. Patrick 
Wotling,  Paris,  éd.  Flammarion, 
coll. GF, 2007.

PEREC, Georges, Les choses (1965), 
Paris, éd. Julliard, 2015, 176p.

PONGES, Francis, Le parti pris des 

choses (1942), Paris, éd. Gallimard, 
coll. Folioplus Classiques, 2009, 
176p.

PROUST, Marcel, Du côté de chez 
Swann (1913), Paris, éd. Gallimard, 
coll. Folio Classique, 1988, 708p.

REY, Alain, Dictionnaire Historique 
de la Langue Française, Paris, éd. Le 
Robert, 2016, [édition au format 
e-pub].

SARTRE,  Jean-Paul,  La  nausée 
(1938),  Paris,  éd.  Gallimard,  coll. 
Folio, 2015, 265p.

SUDJIC,  Deyan,  Le  langage  des 
objets,  Paris,  éd.  Pyramyd,  2012, 
256p.

WRIGHT, Franck Lloyd, L’avenir de 
l’architecture (1953), trad. Sébastien 
Marotar,  Paris,  éd.  Du  Linteau, 
2003, 366p.

A r t i c l e s

B A S S E T - C H E R C O T ,  M a r i n e , 
«Mythes et efficacité symbolique 
à travers les images : l’exemple 
d’Hermès» in Mode de recherche 
n°20, Questions d’images, Centre 
de recherche IFM, Juin 2013, pp. 38-
45, http://www.ifm-paris.com/fr/
ifm/mode-luxe-design/recherche/
r e v u e - m o d e - d e - r e c h e r c h e /
item/75443-questions-dimages.
html [dernière consultation le 8 
avril 2017].

HEILBRUNN,  Benoît,  «  La  douce 
violence ou la nouvelle religiosité 
des marques » in Mode de recherche 
n°3, Marques et société, Centre de 
recherche IFM, Février 2005, pp. 19-

http://www.ifm-paris.com/fr/ifm/mode-luxe-design/recherche/revue-mode-de-recherche/item/75443-questions-dimages.html
http://www.ifm-paris.com/fr/ifm/mode-luxe-design/recherche/revue-mode-de-recherche/item/75443-questions-dimages.html
http://www.ifm-paris.com/fr/ifm/mode-luxe-design/recherche/revue-mode-de-recherche/item/75443-questions-dimages.html
http://www.ifm-paris.com/fr/ifm/mode-luxe-design/recherche/revue-mode-de-recherche/item/75443-questions-dimages.html
http://www.ifm-paris.com/fr/ifm/mode-luxe-design/recherche/revue-mode-de-recherche/item/75443-questions-dimages.html


98 \ 99 Présence et mise en présence du design. De possibles rencontres de l’objet

25, http://www.ifm-paris.com/fr/
ifm/mode-luxe-design/recherche/
r e v u e - m o d e - d e - r e c h e r c h e /
item/503-marques-et-societe.
html [dernière consultation le 8 
avril 2017].

KOETTLITZ,  Olivier,  À  quoi  tient 
le design, Essai de Pierre-Damien 
Huyghe ,   Strabic,  2015,  http://
strabic.fr/Huyghe-A-quoi-tient-le-
design [dernière consultation le 26 
mars 2017].

L I P O V E T S K Y ,   G i l l e s , 
«  L’esthétisation du monde » in 
La revue du design, 3 juillet 2013, 
http://www.larevuedudesign.
com/2013/07/03/esthetisation-
du-monde-gallimard/  [dernière 
consultation le 29 avril 2017].

HUYGHE, Pierre-Damien, Voir 
en  passant,   La  vie  manifeste, 
2 0 1 1 , h t t p : / / l a v i e m a n i f e s t e .
com/archives/4254 [dernière 
consultation le 23 avril 2017].

H U Y G H E ,  P i e r r e - D a m i e n , 
Plaidoyer  pour  une  technique 
hospitalisable,  La  vie  manifeste, 
2 0 1 1 ,  h t t p : / / l a v i e m a n i f e s t e .
com/archives/5263 [dernière 
consultation le 6 mai 2017].

MARIN,  Louis,  Les  combles  et 
les marges de la représentation 
(1984), http://www.louismarin.fr/
ressources_lm/pdfs/Riv-Estet.pdf 
[dernière consultation le 23 avril 
2017].

MARIN, Louis, Le pouvoir et ses 
représentations (1980),  http://
www.louismarin.fr/ressources_
lm/pdfs/Noroit_249.pdf [dernière 
consultation le 23 avril 2017].

MORRISSON,  Jasper,  Immaculate 
Conception – Objects without author, 
1996, [essais en ligne], https://
jaspermorrison.com/publications/
essays/immaculate-conception-
objects-without-author [dernière 
consultation le 6 février 2017].

REMAURY,  Bruno,   «  La  place 
de la culture dans le prisme des 
marques  » in Mode de recherche 
n°3, Marques et société, Centre de 
recherche IFM, Février 2005, pp.4-
11, http://www.ifm-paris.com/fr/
ifm/mode-luxe-design/recherche/
r e v u e - m o d e - d e - r e c h e r c h e /
item/503-marques-et-societe.
html [dernière consultation le 8 
avril 2017].

c o n f é r e n c e s  &  s é m i n a i r e s

HEILBRUNN, Benoît, Les marques: 
créativité ou misère symbolique ?, 
conférence à l’IFM, 23 novembre 
2010, Paris, 1h38min58, http://
w w w . i f m - p a r i s . c o m / i n d e x .
php?option=com_flexicontent&v
iew=items&id=665:les-marques-
creativite-ou-misere-symbolique-  
[dernière consultation le 21 avril 
2017].

H uyghe     ,  P i e r r e - D a m i e n , 
Koettlitz, Olivier, A quoi tient le 
design, CitéPhilo, 8 novembre 2014, 
Roubaix, 2h, http://www.citephilo.
org/manif/%C3%A0-quoi-tient-le-
design-de-l%E2%80%99incidence-
% C 3 % A 9 d i t e u r  [ d e r n i è r e 
consultation le 10 mars 2017].

HUYGHE, Pierre-Damien, Théorie 
des  techniques  et   du  design ,  
Séminaire de Master 2 Design, Arts 
& Médias, Paris, La Sorbonne, 2016.

http://www.ifm-paris.com/fr/ifm/mode-luxe-design/recherche/revue-mode-de-recherche/item/503-marques-et-societe.html
http://www.ifm-paris.com/fr/ifm/mode-luxe-design/recherche/revue-mode-de-recherche/item/503-marques-et-societe.html
http://www.ifm-paris.com/fr/ifm/mode-luxe-design/recherche/revue-mode-de-recherche/item/503-marques-et-societe.html
http://www.ifm-paris.com/fr/ifm/mode-luxe-design/recherche/revue-mode-de-recherche/item/503-marques-et-societe.html
http://www.ifm-paris.com/fr/ifm/mode-luxe-design/recherche/revue-mode-de-recherche/item/503-marques-et-societe.html
http://strabic.fr/Huyghe-A-quoi-tient-le-design
http://strabic.fr/Huyghe-A-quoi-tient-le-design
http://strabic.fr/Huyghe-A-quoi-tient-le-design
http://www.larevuedudesign.com/2013/07/03/esthetisation-du-monde-gallimard/
http://www.larevuedudesign.com/2013/07/03/esthetisation-du-monde-gallimard/
http://www.larevuedudesign.com/2013/07/03/esthetisation-du-monde-gallimard/
http://laviemanifeste.com/archives/4254
http://laviemanifeste.com/archives/4254
http://laviemanifeste.com/archives/5263
http://laviemanifeste.com/archives/5263
http://www.louismarin.fr/ressources_lm/pdfs/Riv-Estet.pdf
http://www.louismarin.fr/ressources_lm/pdfs/Riv-Estet.pdf
http://www.louismarin.fr/ressources_lm/pdfs/Noroit_249.pdf
http://www.louismarin.fr/ressources_lm/pdfs/Noroit_249.pdf
http://www.louismarin.fr/ressources_lm/pdfs/Noroit_249.pdf
https://jaspermorrison.com/publications/essays/immaculate-conception-objects-without-author
https://jaspermorrison.com/publications/essays/immaculate-conception-objects-without-author
https://jaspermorrison.com/publications/essays/immaculate-conception-objects-without-author
https://jaspermorrison.com/publications/essays/immaculate-conception-objects-without-author
http://www.ifm-paris.com/fr/ifm/mode-luxe-design/recherche/revue-mode-de-recherche/item/503-marques-et-societe.html
http://www.ifm-paris.com/fr/ifm/mode-luxe-design/recherche/revue-mode-de-recherche/item/503-marques-et-societe.html
http://www.ifm-paris.com/fr/ifm/mode-luxe-design/recherche/revue-mode-de-recherche/item/503-marques-et-societe.html
http://www.ifm-paris.com/fr/ifm/mode-luxe-design/recherche/revue-mode-de-recherche/item/503-marques-et-societe.html
http://www.ifm-paris.com/fr/ifm/mode-luxe-design/recherche/revue-mode-de-recherche/item/503-marques-et-societe.html
http://www.ifm-paris.com/index.php%3Foption%3Dcom_flexicontent%26view%3Ditems%26id%3D665:les-marques-creativite-ou-misere-symbolique-%20%20
http://www.ifm-paris.com/index.php%3Foption%3Dcom_flexicontent%26view%3Ditems%26id%3D665:les-marques-creativite-ou-misere-symbolique-%20%20
http://www.ifm-paris.com/index.php%3Foption%3Dcom_flexicontent%26view%3Ditems%26id%3D665:les-marques-creativite-ou-misere-symbolique-%20%20
http://www.ifm-paris.com/index.php%3Foption%3Dcom_flexicontent%26view%3Ditems%26id%3D665:les-marques-creativite-ou-misere-symbolique-%20%20
http://www.ifm-paris.com/index.php%3Foption%3Dcom_flexicontent%26view%3Ditems%26id%3D665:les-marques-creativite-ou-misere-symbolique-%20%20
http://www.citephilo.org/manif/%25C3%25A0-quoi-tient-le-design-de-l%25E2%2580%2599incidence-%25C3%25A9diteur
http://www.citephilo.org/manif/%25C3%25A0-quoi-tient-le-design-de-l%25E2%2580%2599incidence-%25C3%25A9diteur
http://www.citephilo.org/manif/%25C3%25A0-quoi-tient-le-design-de-l%25E2%2580%2599incidence-%25C3%25A9diteur
http://www.citephilo.org/manif/%25C3%25A0-quoi-tient-le-design-de-l%25E2%2580%2599incidence-%25C3%25A9diteur


Bibliographie 0099

KOETTLITZ,  Olivier,   Éléments 
de philosphie du design, Cours de 
DSAA, Roubaix, ESAAT, octobre 
2014.

KOETTLITZ,  Olivier,   Note  sur 
«   l ’ e x p é r i e n c e   e s t h é t i q u e   » , 
Cours de DSAA, Roubaix, ESAAT, 
septembre 2015.

E m i s s i o n s

E N T H O V E N ,  r  a p h a ë l , 
«   Mythologies - Barthes » in Le 
gai savoir, 23 juin 2013, France 
Culture, 59min38, https://www.
franceculture.fr/emissions/le-
gai-savoir/mythologies-barthes 
[dernière consultation le 10 mars].

E N T H O V E N,  raphaël ,  « Être 
et temps » in Les chemins de la 
philosophie [épisodes 1 à 5], 16 
mai 2011, France Culture, 59min. 
[Podcast].

Garrigou-Lagrange, Matthieu, 
«  Raymond Loewy (1893-1986) » 
in Une vie, une oeuvre, 23 mars 2013, 
France Culture, 58 min. [Podcast].

Van Reeth, Adèle, « La critique 
de la raison pure d’Emmanuel Kant 
(2/4)  : Qu’est-ce qu’une chose 
en soi  ? » in Les chemins de la 
philosophie, 11 octobre 2016, France 
Culture, 51 min 36. [Podcast].

Voinchet, Marc, « Le capitalisme: 
un artiste qui monte ? » in Les 
matins de France Culture, 24 avril 
2013, France Culture, 02 h 31 min 
54. [Podcast].

E x p o s i t i o n s

Biennale de Saint-Etienne, Working 
Promesse - les mutations du travail, 
St Etienne, Cité du Design, mars 
2017.

BOUROULLEC,  Erwan  et  Ronan, 
Chaînes ,   Paris ,   Galerie  Kreo,  
octobre 2016.

Design Addicts, La nouvelle vague 
d’édition française, Paris, Galerie 
V.I.A, novembre 2016.

L’esprit du Bauhaus, Paris, Musée 
des Arts Décoratifs, octobre 2016.

Jean-Luc  Moulène,  Paris,  Centre 
Pompidou, février 2017.

R o g e r   T a l o n   -   L e   d e s i g n 
e n  mouvement, Paris, Musée des 
Arts Décoratifs, octobre 2016.

Salon Maison et Objet, Villepinte, 
Parc des expositions, 2017.

S I T E

Centre  National  de  Ressources 
Textuelles  et  Lexicales,  http://
www.cnrtl.fr/

F i l m s

GODARD, Jean-Luc, Pierrot le fou 
(1965),  Universal  Music  Studio 
Canal, 2007, DVD, 105 min. 

https://www.franceculture.fr/emissions/le-gai-savoir/mythologies-barthes
https://www.franceculture.fr/emissions/le-gai-savoir/mythologies-barthes
https://www.franceculture.fr/emissions/le-gai-savoir/mythologies-barthes




Imprimé à Paris
ParnasCopy
33 Avenue du Maine, 75015 Paris

Mai 2017

Composé avec :
B e b a s  n e u e  - The serif ExtraLight - 
The serif ExtraLight Italic - Officina 
serif Bold - Officina serif Bold italic - 
Officina sans Bold - Officina sans Bold 
Italic

Anne-Claire Villefourceix-Gimenez
aclaire.villefourceix@live.com
06.73.46.71.56


	Remerciements
	Sommaire
	Préambule photographique
	Introduction
	L’obscur objet du design
	Un mot dans l’air du temps 
	Du design et des signes
	Retour sur l’étymologie 
	« renoncer au symbole »

	Du style
	« La laideur se vend mal » 
	Devenir style 
	Styling, le temps du in 

	V comme Vedette
	Objets nés sous X 
	La mort du designer 


	De vitrines en musées : Nouvelles croyances, nouveaux temples
	Effet de présence 
	Présentation et représentation 
	Objet-signe, signe de l’objet  

	Temples nouveaux
	L’air est aux signes 
	Un refuge pour les signes 
	Bâtiments logos, façades transcendantales 

	Lèche vitrine
	Divines vitrines, lumières magiques 
	Projection, autoreprésentation, identification 
	Profondeur en surface 


	Présences fortuites, Rencontres
	Expériences avortées
	Expérience en chute libre 
	Perception divisée 

	Perception, Aperception, Inaperception
	Définitions 
	Prévu, non-vu 
	L’inquiétante panne 

	Forme, Existence, Relation
	Former des relations 
	Des formes pour exister 

	Secousses
	Décollement du regard  
	Secousse perceptive, discontinuité 


	Conclusion
	Présenter des archives
	Bibliographie

