ABSTRACT

Everything began when I came to study in the school of art and
design of Valenciennes in France. Before that, I lived in Moroc-
co, my native country. When I arrived in France, I was often
confronted with the representations on the Arab world. These
representations are expressed under two categories : an attractive
imagination through the exoticism but often, repulsive stereo-
types, through the figures of a terrorist or a ‘commuter’.

The image of the Arab world is in crisis today. It’s frequently asso-
ciated with negative aspects. Then, the subjects concerning these
countries causes debates. It’s creating an incomprehension and
a lack of knowledge about Arabic cultures, bringing to current
events in which prejudices and confusions multiply. By this phe-
nomenon, we stop to learn about these cultures, to understand
their diversities. Then we began to generalize and to develop dis-
criminations. It becomes hard to counter the representations fal-
sified, mainly broadcasted by the media.

So, I wondered which tools and places could offer more realistic
representations and thus, reactivate a willingness to reaching out
to others. This is the way I discovered the stakes of museums in
the society. I focused at first on the history of French museums
which exposed other civilizations, since their origins until today.
Then, I concentrate my researches on contemporary museums
dedicated to Arabic cultures. I am aware that I am neither an
anthropologist, neither a theorist, neither a curator. I developed
these thinking by my own experiments and my researches.

At first, as a designer, practising a design not targeted on the ob-
jects or the esthetics but on the stakes in the society and its inha-
bitants. Here, I rely on theoretical and plastical references, and
also field studies.

Then, as a native of an Arab country, that allows me to have a per-
sonal attachment and a conviction on these subjects.

So, by this essay, I try to understand and to share on what mu-
seums that are exposing the Arabic cultures, associated to a social
design, can offer a new platform countering the prejudices and
inciting to sociocultural exchanges.

EXPOSER
LE(S)
MONDE(S)
ARABE(S)

PLAN
&
INTRODUCTION

PLAN

Introduction

sn

Histoire de I'altérité museifiée

a Orientalisme et colonialisme
0 Exposer les Autres a [époque coloniale

0 Exposer les Autres dans un monde post-colonial

Musées dédiés aux cultures arabes

“ Les musées concernés
o Lexemple de I'Institut du Monde Arabe a Paris

0 Lexemple de I'Institut du Monde Arabe a Tourcoing

0 Synthese

Design et Musées

Attirer les visiteurs au musée, améliorer I'accessibilité

des informations et lexpérience muséale
o Etre médiateur du lien social et culturel
0 Faire lien entre le musée et lextérieur

o Processus design

Conclusion
Remerciements, Annexes, Références



Lintention de ce mémoire s’est dessinée lorsque j’ai intégré
PEcole Supérieure d’Art et de Design (ESAD) de Valen-
ciennes. Avant cela, je vivais au Maroc, mon pays d’origine,
mais dans un environnement « occidentalisé », ayant été
scolarisée dans des établissements frangais deés les classes
de maternelle.

Dés mon arrivée en France, jai souvent été confrontée aux
représentations sur le Maroc. Par exemple, I’étonnement
que suscite 'absence d’accent quand je parle en francais ;
le fait que je ne comprenne pas les conversations entre deux
Tunisiennes lorsqu’elles parlent en « arabe » ; ou que je me
dise d’origine berbere bien que venant d'une communauté
arabe.

Par la suite, j7ai été confrontée aux représentations sur le
monde arabe qui se retrouvent exprimées sous deux caté-
gories : un imaginaire attractif, allant de I'exotisme au ‘luxe
abordable’ et des stéréotypes répulsifs, allant de la figure du
terroriste a celle du ‘banlieusard’. La définition du terme

« monde arabe » est elle-méme catégorisée sous différents
critéres, variant selon les définitions des dictionnaires et des
définitions populaires.

On retrouve alors le critére linguistique, réunissant des
Etats dont I'arabe porte le statut de langue officielle ou co-
officielle ; le critére géographique, on parle souvent ici de
Maghreb (partie occidentale) et de Machrek (partie orien-
tale) ; le critére politique, considérant les pays faisant partie
de la Ligue Arabe (qui compte aujourd’hui vingt-deux Etats
membres) ; ou encore, le critére religieux, définissant les
pays arabes comme ceux ot 'on pratique la religion musul-
mane. Ces critéres ameénent parfois a des confusions ou des
amalgames, effacant la diversité de ces pays et leurs carac-
téristiques propres. Le critere linguistique, par exemple,
met de coté les minorités ne parlant pas I'arabe comme les
kurdes, les Arméniens ou encore les berbéres. Quant au
critére géographique, il oublie parfois d’inclure des pays
comme le Djibouti, la Somalie ou les Comores. Le critere

politique est, quant a lui, une donnée qui dépend des rela-
tions au sein de la Ligue Arabe.

Le plus maladroit, et malheureusement le plus répandu
dans la société, est le critere religieux. Car, bien que la majo-
rité des populations arabes soit de confession musulmane,
il existe aussi des minorités juives ou chrétiennes dans cer-
tains de ces pays. D’autant plus que cette région du monde
a été le berceau des trois religions monothéistes (judaisme,

christianisme et islam).

Il devient alors difficile de poser une définition appropriée,
et le terme de « monde arabe » semble lui-méme dévier vers
une généralisation. Mettre ce terme au pluriel tendrait déja
a une mise en avant de la diversité que je qualifierais alors
sous le terme: « le(s) monde(s) arabe(s) ».

Ces criteres de définition du « monde arabe » ont des ré-
percussions plus importantes quune simple confusion. Le
critére religieux, par exemple, ameéne soit a éviter de parler
des pays arabes, soit trop en parler en réduisant leur diver-
sité a ce seul critére, dans une intention stigmatisante. Dans
'actualité, la religion musulmane est trés souvent amalga-
mée lors de situations de crises comme des conflits ou des
actions liées au terrorisme. Les sujets qui en résultent sont
donc devenus tellement sensibles qu'on préfére plutdt les
éluder.

Par ce phénomene, on fait barrage a I'apprentissage de ces
cultures et a la compréhension de leurs diversités. Cela de-
vient difficile de contrer les représentations faussées, princi-
palement diffusées par les médias qui ont un impact cogni-
tif considérable dans le quotidien des Francais.

Je me suis alors demandée quels seraient les outils et les
lieux par lesquels on pourrait offrir des représentations plus
justes et, ainsi, réactiver cette volonté d’aller vers I'« Autre »
et de faire face a l'altérité (définie comme « Etat, qualité de
ce qui est autre, distinct » selon le dictionnaire Larousse).

Jai porté mon intérét, dans un premier temps, sur tous
types de lieux d’éducation et de lieux culturels. Puis, jai
fini par me recentrer sur les musées. Ces lieux d’exposi-
tion ont une histoire passionnante, engendrée par ’action
d’exposer les autres civilisations en Occident et, en France,
plus particulierement. Du fait que ces musées aient vu le
jour durant I’époque coloniale, I’histoire qu’ils racontaient
était devenue le miroir d’'une relation de domination. Cette
histoire permet de comprendre la construction progressive
des préjugés et des amalgames qui étaient alimentés par les
expositions que proposaient ces musées. Cette chronologie
permet donc de comprendre la place, la forme et les enjeux
des musées d’aujourd’hui, d’une part, les relations entre la
France et le(s) monde(s) arabe(s), d’autre part.

Cette évolution est selon moi riche, diverse mais toutefois
complexe. Jai tout de méme tenté de I'aborder en m’ap-
puyant sur des références théoriques. J’ai alors alimenté, pe-
tit a petit, ces références de réflexions et de visions person-
nelles. J’ai bien conscience que je ne suis ni anthropologue,
ni théoricienne, ni muséographe. Ces réflexions, je les ai

nourries de mes propres expériences et de mes recherches.

D’abord, en tant que designer, pratiquant un design, non
pas ciblé sur l'objet ou 'esthétique mais, ciblé sur les enjeux
de la société et ses habitants. Ici, je mappuie sur des réfé-
rences théoriques et plastiques, ainsi que des études de ter-
rain pour alimenter mes propos.

Puis, en tant qu'originaire d’un pays arabe. Ce qui me per-
met d’avoir un attachement et une conviction personnels

vis a vis de ces sujets.

Par cette identité professionnelle et personnelle, je tente
alors de comprendre et partager en quoi les musées expo-
sant les cultures arabes, associés au design, peuvent offrir
une nouvelle plateforme contrant les préjugés et incitant les
échanges socio-culturels.

Ainsi, je construis ma pensée en trois temps.

Une premiere partie relative a ’histoire des représentations
du monde arabe en France, me permet d’étudier I’évolution
de ces musées depuis leurs origines jusqu’a aujourd’hui.

Dans une seconde partie, je peux alors analyser les enjeux
actuels des musées représentant l'altérité, et de facon plus
précise, ceux exposant les cultures arabes.

Enfin, je présenterai en quoi ma pratique de designer et en
quoi le design, en général, peuvent sapparenter aux enjeux
contemporains des lieux dédiés aux autres cultures et com-
ment ils peuvent s’inclure dans une démarche d’évolution

dans ces musées.



